
В ІСНИК  
КИЇВСЬКОГО НАЦІОНАЛЬНОГО УНІВЕРСИТЕТУ ІМЕНІ ТАРАСА ШЕВЧЕНКА 

 
ISSN 1728–2683 

 ІНОЗЕМНА ФІЛОЛОГІЯ 1(53)/2021 
Засновано 1958 року 

 
 
УДК 811 
 
Опубліковано статті з актуальних питань германістики, романістики, перекладознавства та діаспорних студій, ре-

цензії на нові розвідки і публікації у цих галузях, а також статті, присвячені діяльності визначних науковців та педаго-
гів вищої школи. 

Для науковців, викладачів, перекладачів, здобувачів наукових ступенів, студентів.  
The collection of scholarly papers consists of articles on current issues in Germanic and Romance Studies, Translation 

Studies, and Diaspora Studies, reviews of new research and publications in these fields, as well as articles honouring 
distinguished scholars and academics. 

For researchers, academics, translators, post-graduate and undergraduate students. 
 

 
ГОЛОВНИЙ РЕДАКТОР 
 

 
Лада Коломієць, д-р філол. наук, проф. 

РЕДАКЦІЙНА 
КОЛЕГІЯ 

Маргарита Дорофеєва, д-р філол. наук, проф. (заст. голов. ред.); Роксолана 
Поворознюк, д-р філол. наук, доц. (заст. голов. ред.); Тетяна Набережнєва, 
канд. філол. наук (відп. секр.); Світлана Перепльотчикова, канд. філол. наук, 
доц. (відп. секр.); Алла Бєлова, д-р філол. наук, проф. (Київ. нац. ун-т імені 
Тараса Шевченка, Україна); Світлана Буджак-Джоунз, д-р філос., перекладач 
(Держ. департамент США); Валентина Бурбело, д-р філол. наук. проф. (Київ. 
нац. ун-т імені Тараса Шевченка, Україна); Адріан Ваннер, д-р філос., проф.-
дослідник (Ун-т штату Пенсильванія); Анна Варсо, д-р філос., доц. (Ун-т соц. та 
гуманітар. наук, Варшава, Польща); Наталія Жлуктенко, канд. філол. наук, 
проф. (Київ. нац. ун-т імені Тараса Шевченка, Україна); Олександр Кальни-
ченко, доц. (Харків. нац. ун-т імені В. Н. Каразіна, Україна); В'ячеслав Кара-
бан, д-р філол. наук, проф. (Київ. нац. ун-т імені Тараса Шевченка, Україна); 
Ніна Корбозерова, д-р філол. наук, проф. (Київ. нац. ун-т імені Тараса Шевченка, 
Україна); Світлана Крис, д-р філос., доц. (Ун-т МакЕван, Едмонтон, Канада); 
Наталія Кудрявцева, д-р філол. наук, доц. (Херсон. нац. техн. ун-т, Україна); 
Агнєшка Пантухович, д-р габілітований, проф. (Ун-т соц. та гуманітар.  
наук, Варшава, Польща); Ірина Смущинська, д-р філол. наук, проф. (Київ. 
нац. ун-т імені Тараса Шевченка, Україна); Наталія Торкут, д-р філол. наук, 
проф. (Запорізький національний університет, Запоріжжя, Україна); Івана 
Хостова, д-р філос., старш. наук. співроб. (Словацька академія наук, Бра-
тислава, Словаччина); Олександр Чередниченко, д-р філол. наук, проф. 
(Київ. нац. ун-т імені Тараса Шевченка, Україна); Агнєшка Швах, д-р гумані-
тар. наук, доц. (Ун-т імені Яна Кохановського, Кельце, Польща) 
 

Адреса редколегії Навчально-науковий інститут філології,  
б-р Тараса Шевченка, 14, м. Київ, 01601, Україна; 
 (38044) 221 02 02 
 

Затверджено Вченою радою Навчально-наукового інституту філології 
26.10.21 (протокол № 3) 
 

Атестовано Вищою атестаційною комісією України. 
Постанова Президії ДАК МОН України 
(протокол № 1-05/6 від 12.06.02) 
 

Зареєстровано Міністерство освіти і науки України. 
Свідоцтво про Державну реєстрацію № 15 від 16.05.16 
 

Засновник  
та видавець 

Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 
ВПЦ "Київський університет". 

 Свідоцтво внесено до Державного реєстру 
ДК № 1103 від 31.10.02 
 

Адреса видавця б-р Тараса Шевченка, 14, м. Київ, 01601, Україна; 
 (38044) 239 31 72, 239 32 22; факс 239 31 28 

 
 

© Київський національний університет імені Тараса Шевченка, 
ВПЦ "Київський університет", 2021 



V I S N Y K  
TARAS SHEVCHENKO NATIONAL UNIVERSITY OF KYIV 

 
ISSN 1728–2683 

 FOREIGN LINGUISTICS 1(53)/2021 
Established in 1958 

 
 

UDC 811 
 
The collection of scholarly papers consists of articles on current issues in Germanic and Romance Studies, Translation 

Studies, and Diaspora Studies, reviews of new research and publications in these fields, as well as articles honouring distin-
guished scholars and academics. 

For researchers, academics, translators, post-graduate and undergraduate students. 
 

Опубліковано статті з актуальних питань германістики, романістики, перекладознавства та діаспорних студій, ре-
цензії на нові розвідки і публікації у цих галузях, а також статті, присвячені діяльності визначних науковців та педаго-
гів вищої школи. 

Для науковців, викладачів, перекладачів, здобувачів наукових ступенів, студентів.  
 

 
EDITOR-IN-CHIEF 
 

 
Lada Kolomiyets, Dr. Sci. (Philol.), Prof. 

EDITORIAL BOARD Marharyta Dorofeieva, Dr. Sci. (Philol.), Prof. (Assoc. Editor); Roksolana Povoroz-
nyuk, Dr. Sci. (Philol.), Prof. (Assoc. Editor); Tetiana Naberezhnieva, Cand. Sci. 
(Philol.) (Editorial Secretary); Svitlana Perepliotchykova, Cand. Sci. (Philol.),  
Assoc. Prof. (Editorial Secretary); Alla Belova, Dr. Sci. (Philol.), Prof. (Taras 
Shevchenko Univ. of Kyiv, Ukraine); Svitlana Budzhak-Jones, PhD, translator 
(US Department of State); Valentyna Burbelo, Dr. Sci. (Philol.), Prof. (Taras 
Shevchenko Univ. of Kyiv, Ukraine); Adrian Wanner, PhD, Res. Prof. (Penn. State 
Univ., US); Аnna Warso, PhD, Assoc. Prof. (SWPS Univ., Warsaw, Poland); Nataliia 
Zhluktenko, Cand. Sci. (Philol.), Prof. (Taras Shevchenko Univ. of Kyiv, Ukraine); 
Oleksandr Kalnychenko, Assoc. Prof. (V. N. Karazin Kharkiv State Univ., Ukraine); 
Viacheslav Karaban, Dr. Sci. (Philol.), Prof. (Taras Shevchenko Univ. of Kyiv, 
Ukraine); Nina Korbozerova, Dr. Sci. (Philol.), Prof. (Taras Shevchenko Univ. of 
Kyiv, Ukraine); Svitlana (Lana) Krys, PhD, Assoc. Prof. (MacEwan Univ.,  
Edmonton, Canada); Nataliia Kudriavtseva, Dr. Sci. (Philol.), Assoc. Prof. (Kherson 
Nat. Tech. Univ., Ukraine); Agnieszka Pantuchowicz, Dr. Hab., Prof. (SWPS Univ., 
Warsaw, Poland); Iryna Smushchynska, Dr. Sci. (Philol.), Prof. (Taras Shevchenko 
Univ. of Kyiv, Ukraine); Nataliia Torkut, Dr. Sci. (Philol.), Prof. (Zaporizhzhia  
National Univ., Zaporizhzhia, Ukraine); Ivana Hostová, PhD, Senior Res. (Slovak 
Academy of Sciences, Bratislava, Slovakia); Оleksandr Cherednychenko, Dr. Sci. 
(Philol.), Prof. (Taras Shevchenko Univ. of Kyiv, Ukraine); Agnieszka Szwach, PhD, 
Assoc. Prof. (Jan Kochanowski Univ., Kielce, Poland) 
 

Address Educational and Scientific Institute of Philology,  
14, Taras Shevchenkо blvd., Kyiv, 01601, Ukraine;  
 (38044) 221 02 02 
 

Approved by the Academic Council of the Educational and Scientific Institute of Philology 
26.10.21 (protocol # 3) 
 

Certified by the Higher Attestation Board  
(the State Commission for Academic Degrees and Titles), Ukraine 
Edict # 1-05/6 issued on 06.10.10 
 

Certified by the Ministry of Justice of Ukraine 
State Certificate # 15 issued on 15.05.15 
 

Founded and published by Taras Shevchenko National University of Kyiv,  
Publishing and Polygraphic Center "Kyiv University".  
Certificate included in the State Register  
ДК № 1103 від 31.10.02 

  
Address 14, Taras Shevchenkо blvd., Kyiv, 01030, Ukraine; 

 (38044) 239 31 72, 239 32 22; fax 239 31 28 
 

 
 

© Taras Shevchenko National University of Kyiv, 
Publishing and Polygraphic Center "Kyiv University", 2021 



ЗМІСТ 
 

ДО 130-РІЧЧЯ ВІД ДНЯ НАРОДЖЕННЯ МИКОЛИ ЗЕРОВА 
(1890 – 1937) 

 
АРХІВНІ ПРАЦІ: ПЕРШОДРУКИ ТА ДОСЛІДЖЕННЯ 

 
КОЛОМІЄЦЬ Лада 

Першодрук матеріалів Миколи Зерова з архіву Григорія Кочура ............................................................................................................... 5 
 

КОЛОМІЄЦЬ Лада 
Новаторство Миколи Зерова у плануванні перекладного репертуару  
та напрацюванні лекційного курсу з методики перекладу 
(післяслово редактора-упорядника до публікації архівних матеріалів М. К. Зерова  
"Список творів чужоземних літератур, що їх бажано перекласти в першу чергу"  
та «Програма курсу "Методика перекладу"»).......................................................................................................................................... 16 
 

КОНДРАТЮК Леся, КОЧУР Марія 
Паралелі в житті та творчості  М. Зерова та Г. Кочура .............................................................................................................................. 23 
 

КАЛЬНИЧЕНКО Олександр 
Дискусія про гомологічний та аналогічний переклад в Україні в кінці 1920-х років:  
Державин, Майфет, Зеров, Кулик, Фінкель ................................................................................................................................................ 29 
 

ЛУЧУК Ольга 
Микола Зеров у науковій, мемуарній та епістолярній спадщині Юрія Шевельова (Шереха) ................................................................. 40 
 

ЛУЧУК Тарас 
Поет-неотерик і поет-неокласик: причинки до теми "Микола Зеров – перекладач Катулла" ................................................................. 48 
 

РАДЧУК Віталій 
Микола Зеров – перекладач "Поразки Сенахериба" Байрона .................................................................................................................. 57 
 
 

ПЕРЕКЛАДОЗНАВСТВО 
 

ВЕРБА Галина, ОРЛИЧЕНКО Олена, ПРИХОДЬКО Микола 
Концепт "espacio" в романі Карлоса Руїса Сафона "Ігри янгола" та у його українському перекладі .................................................... 67 
 

ТКАЧЕНКО Сергій 
Перекладознавство: потреба зміни дослідницької парадиґми ................................................................................................................. 71 
 

ШМІГЕР Тарас 
Сад чи гілка: феміністичні мотиви у перекладах служби на Різдво Богородиці ...................................................................................... 74 
 
 

ЛІТЕРАТУРОЗНАВСТВО 
 
БОВСУНІВСЬКА Тетяна 

Марвін Мінський та його роль у формуванні фреймової поетики ............................................................................................................ 79 
 

ТОРКУТ Наталія, ГУТАРУК Наталія 
Дискурс дитинства в шекспірівському каноні: пролегомени до літературознавчого дослідження ........................................................ 83 
 
 

FECI QUOD POTUI, FACIANT MELIORA POTENTES 
 

До 90-річчя від дня народження Віктора КОПТІЛОВА 
(1930 – 2009) 

 
БРОСАЛІНА Олена 

Зі спогадів про Віктора Коптілова ................................................................................................................................................................ 89 
 

ГРИЦИК Людмила 
"… він один із публіки…": професор В. В. Коптілов ................................................................................................................................... 92 
 

РАДЧУК Віталій  
Уроки й загадки Віктора Коптілова .............................................................................................................................................................. 95 
 
 

РЕЦЕНЗІЇ 
 

ІЛЬНИЦЬКИЙ Олег 
Рецензія на монографію: Лучук Ольга. Пантелеймон Куліш і Микола Лукаш: перехресні стежки перекладачів.  
Шекспірова драма "Троїл і Крессида" в контексті української культури ................................................................................................... 98 
 

ЧЕРЕДНИЧЕНКО Олександр 
Новинки перекладу: тетралогія Анатоля Франса українською ................................................................................................................. 99 



CONTENTS 
 

IN CELEBRATION OF THE 130TH ANNIVERSARY OF MYKOLA ZEROV'S BIRTH 
(1890 – 1937) 

 
ARCHIVAL RESEARCH: FINDINGS AND PUBLICATIONS   

 
Kolomiyets, Lada  

Mykola Zerov's unpublished manuscripts from Hryhoriy Kochur's archives ..................................................................................................... 5 
 

Kolomiyets, Lada  
Mykola Zerov's innovation in planning the translation repertory and developing a lecture course on translation methods 
(Afterword by the editor-compiler to the publication of archival materials of M. K. Zerov  
"A List of works of foreign literature that should be translated in the first place"  
and "Course syllabus 'Methods of translation' ") ............................................................................................................................................ 16 
 

Kondratiuk, Lesia & Kochur, Mariia  
Parallels in life and work of M. Zerov and H. Kochur ..................................................................................................................................... 23 
 

Kalnychenko, Oleksandr  
Discussion  about homologous and analogous translation in Ukraine in the late 1920s:  
Derzhavyn, Maifet, Zerov, Kulyk, and Finkel' ................................................................................................................................................. 29 
 

Luchuk, Olha 
Mykola Zerov in George Y. Shevelov's literary writings, memoirs, and correspondence ............................................................................... 40 
 

Luchuk, Taras 
The neoteric poet and the neoclassic poet: Notes on Mykola Zerov's translations of Catullus ...................................................................... 48 
 

Radchuk, Vitaliy 
Mykola Zerov, translator of The Destruction of the Sennacherib by Byron .................................................................................................... 57 
 
 

TRANSLATION STUDIES 
 

Verba, Galyna & Orlychenko, Olena & Prykhodko, Mykola 
The concept of "Espacio" in Carlos Ruiz Safon's novel The Angel's Game and in its Ukrainian translation ................................................. 67 
 

Tkachenko, Serge 
Translation studies: The need for a shift in research paradigm ..................................................................................................................... 71 
 

Shmiher, Taras  
Garden or branch: Feministic motifs in the translations of the Feast of the Nativity of the Mother of God .................................................... 74 
 
 

LITERARY STUDIES  
 
Bovsunivska, Tetiana 

Marvin Minsky and his role in the formation of frame poetics ........................................................................................................................ 79 
 

Torkut, Nataliya & Gutaruk, Nataliia 
Discourse of childhood in the Shakespeare canon: Prolegomena to literary research .................................................................................. 83 
 
 

FECI QUOD POTUI, FACIANT MELIORA POTENTES 
 

In celebration of the 90th anniversary of Viktor Koptilov's birth 
(1930 – 2009) 

 
Brosalina, Olena 

From memoirs about Viktor Koptilov .............................................................................................................................................................. 89 
 

Hrytsyk, Liudmyla  
"… he is one of the listeners…": Professor V. V. Koptilov .............................................................................................................................. 92 
 

Radchuk, Vitaliy  
Lessons and mysteries of Viktor Koptilov ....................................................................................................................................................... 95 
 
 

REVIEWS 
 
Ilnytzkyj, Oleh  

Review of Luchuk, Olha. Panteleimon Kulish i Mykola Lukash: perekhresni stezhky perekladachiv.   
Shekspirova drama Troilus and Cressida v konteksti ukrainskoi kultury ........................................................................................................ 98 
 

Cherednychenko, Oleksandr  
New translations: Anatole France's tetralogy in Ukrainian ............................................................................................................................. 99 



ВИП У С К  1 ( 5 3 )  
 

 

ДО  1 3 0 -РІЧЧЯ  ВІД  ДНЯ  НАРОДЖЕННЯ  МИКОЛИ  ЗЕРОВА  
( 1890  –  1937 )  

 

 
 

Світлина з відкритих джерел 
 
 

АРХ ІВН І  ПРАЦ І :  ПЕРШОДРУКИ  ТА  ДОСЛ ІДЖЕННЯ  
 
 

Лада КОЛОМІЄЦЬ, д-р філол. наук, проф. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка, Київ, Україна 

 
ПЕРШОДРУК МАТЕРІАЛІВ МИКОЛИ ЗЕРОВА З АРХІВУ ГРИГОРІЯ КОЧУРА 

 
Технічні зауваги до передруку архівних матеріалів від редактора-упорядника: 
1. Машинописні тексти Миколи ЗЕРОВА за назвами "Список творів чужоземних літератур, що їх бажано пере-

класти в першу чергу" (датовано: 31 березня 1930 р.) та «Програма курсу "Методика перекладу"» (датовано: 9 ве-
ресня 1932 р.) були нещодавно віднайдені в архіві Літературного музею Григорія Кочура в Ірпені й оприлюднюються 
тут вперше з дозволу директорки Літературного музею Григорія Кочура п. Марії КОЧУР.  

2. Передрук названих машинописних текстів здійснювався зі збереженням їх правописно-мовних і графічних 
особливостей з опертям на українську транслітерацію. В цьому зв'язку окремого роз'яснення потребує графічна 
форма власних імен у "Списку творів чужоземних літератур", де переважно подаються лише прізвища письменників 
(без імені), причім доволі значна кількість їх передається в російській транслітерації, чи близькій до російської (біль-
шість у списку складали не перекладені на той час російською мовою письменники і, здогадно, так їх легше було 
ідентифікувати тим, хто здійснював цензурний нагляд над видавничими планами (а це система Головліту [Головного 
управління у справах літератури та видавництв]). Проте проблема комбінованої транслітерації (української та 
російської) може пояснюватись і суто людськими або технічними факторами, зокрема, невисокою мовною 
кваліфікацією особи, яка здійснювала машинописний набір "Списку". Тож усі власні імена було вирішено послідовно 
передруковувати в українській транслітерації, максимально зберігаючи при цьому всі власне українські правописні 
особливості зеровського тексту.  



~ 6 ~ В І С Н И К  Київського національного університету імені Тараса Шевченка ISSN 1728-3817 
 

3. В багатьох випадках прізвища наводяться автором "Списку" і рідною для письменників мовою у круглих дуж-
ках, а чимало назв творів теж подаються іноземними мовами, хоч значна їх кількість – українською, і лише як виня-
ток – російською. Крім того, назви творів переважно фігурують у скороченому вигляді (як в українських, так й іншо-
мовних варіантах). Усі вказані Миколою Зеровим твори були ідентифіковані редактором-упорядником цієї публікації  
(Лада Коломієць). Одначе, щоб не переобтяжувати цілісного сприйняття "Списку", повні назви мовою оригіналу ви-
рішено подавати у квадратних дужках лише в окремих випадках, коли це необхідно для уточнення назви.  

4. Отже, у "Списку" всі коментарі у круглих дужках (а крім прізвищ авторів іноземною мовою, це ще й назви 
окремих творів, короткі нотатки до них, згадки про перекладачів та ін.) належать Миколі Зерову. Всі рукописні комен-
тарі, які були внесені [вірогідно, Зеровим] до машинописного тексту пізніше, подаються курсивом у фігурних 
дужках, включно з позначкою NB, плюсами та зірочками біля прізвищ окремих авторів. На підкреслення від руки, 
зроблені в машинописному тексті, вказується так: [підкр.]. Таким чином, уся інформація уточнювального характе-
ру від редактора-упорядника подається у квадратних дужках, а саме: наскрізне додавання імен чужоземних ав-
торів до їхніх прізвищ, повні назви деяких творів мовою оригіналу та ін. Через низьку розбірливість машинописно-
го тексту в багатьох місцях, а особливо рукописних нотаток до нього, відновлення деяких імен авторів та назв 
творів було нелегким завданням, тому редактор залишає за собою право на сумнів, що може передаватися зна-
ком запитання у квадратних дужках.   

 
ПОДЯКА: 
Висловлюю щиру подяку директорці Літературного музею Григорія Кочура п. Марії КОЧУР за надану можливість 

працювати з архівом музею та дозвіл на друк віднайдених матеріалів.  
Дякую аспірантці кафедри теорії та практики перекладу з англійської мови Інституту філології КНУ імені Тараса 

Шевченка Ірині КУЛІШ за комп'ютерний набір машинописних текстів.   
 

Лада КОЛОМІЄЦЬ 
 
 

*** 
 

 
До сектора "Літератури й мистецтва" 

 
Кабінет порівняльного вивчення літератур при Інституті Шевченка надсилаючи до сектора ЛІМ нижченаведений 

список творів чужоземних літератур з античних часів до половини ХІХ ст. (список творів другої половини 
ХІХ століття та ХХ століття подається окремо), розглядає цей список як матеріял, що його можна використати при 
складанні п'ятирічного пляну перекладної літератури для сектора ЛІМ. У список увійшли, головним чином, клясичні 
твори старогрецької та римської літератури, літератури доби феодалізму та торговельного капіталізму, твори нових 
літератур французької, англійської, німецької, італійської, еспанської та почасти скандинавських літератур. Роблячи 
вибір, складачі мали на увазі як суто художні, так й ідеологічні особливості зазначених творів і оцінку іх з боку 
марксівського літературознавства, як творів чи "созвучних" нашій добі, чи клясичних та показових для [своєї доби та 
співзвучних] далекій і чужій нам ідеології (февдальній тощо). Твори, поширені в російських перекладах, наводяться 
лише почасти і насупротив у плян введено багато творів, що або зовсім не перекладені російською мовою, або за-
раз не приступні російському читачеві – за відсутністю перекладів на ринку. В пляні є декілька творів, що зараз 
відомі тільки вузькому колу фахівців – хоча і по формі й по змісту їх може використати кожний більш-менш освічений 
читач: складачі гадають, що час вже порушити "канонічний" список клясиків, що його встановила буржуазна тра-
диція, і відступити від старого шабльону. Цим то й пояснюється поява таких імен, як Геліодор, чи Ленгленд, чи Со-
рель, чи Фюртьєр, Кеведо, Ретіф де ля Бретон, Петрюс Борель, Ґодвін та інші. Досвід західньо-европейського ринку 
свідчить, між іншим, що багатьох з цих авторів передчасно уважати за "забутих": але з цих "забутих" вибір зроблено 
не за суто естетичними ознаками, як це робиться на Заході – але з погляду на їх ідеологічний зміст. В пляні є вели-
чезна прогалина, що її зараз не можна було поповнити: відсутні літератури Сходу та літератури слов'янських 
народів, але Кабінет вважає дуже необхідними ці два розділи, особливо перший – що на нього зараз звернули вели-
ку увагу і видавництва РСФСР. Плян перекладів з слов'янських літератур може бути поданий додатково.   

 
Від Кабінету Порівняльного Вивчення Літератур  

Голова Кабінету О. БІЛЕЦЬКИЙ 
Член Кабінету А. Лейтес 

 
Харків 
 
31 березня 1930                                                                                                                  М. К. Зеров  
                                                                                                                                      {вул. Леніна  № 82 к.7} 
 

 



ISSN 1728–2683             ІНОЗЕМНА ФІЛОЛОГІЯ. 1(53)/2021 ~ 7 ~ 

 
Список творів чужоземних літератур,  
що їх бажано перекласти в першу чергу 

 
○ – зазначено ті твори, що їх бажано було б видати в першу чергу 
[примітка М. К. Зерова] 

 
А. ЛІТЕРАТУРА ДО XVIII ст. 

 
1. Античні літератури 

 
○ 1. Гомер, "Іліяда" (новий повний переклад Ф. М. Самоненка, Київ), 2 т. 
○ 2. Гомер, "Одіссея" (перевидання перекладу П. Байди-Ніщинського, переглянутого), 2 т. 
○ 3. Гесіод, "Роботи та дні", 1 т. (готується гарний переклад В. Свідзінського,  Харків). 
○ 4. Есхіл, "Прометей" (перекладено). "Орестея" (переклад майже готовий – В. Симовича та А. Артимовича, Прага), 1 т. 
○ 5. Еврипід, "Гіпполіт" (пер. В.Симовича), 1 т. або 4 кн. 
                              "Медея" (пер. Ф. Самоненка) 
                              "Йон" (треба замовити) 
                              "Іфігенія в Авліді", "Іфігенія у Таврів" (треба замовити). 
   6. Арістофан, Вибрані твори ("Ахарниці", "Вершники", "Птахи", "Жінки на Тесмофоріях", "Хмари",  

пер. І. Франка), 1 т. 
   7. Вергілій, "Енеїда" (повний переклад). 
                  Частини "Енеїди" перекладено [I.] Стешенком (в рукопису),  
                   частини – М. Зеровим. 
○ 8. Лукрецій, De natura rerum (готується {М. Зеров та В. Петровський}) 
   9. Ювенал, Вибрані сатири. 
○ 10. Лукіян, Вибрані твори (сатиричні діялоги тощо; було декілька дрібних перекладів) 
○ 11. Апулей, "Метаморфози або Золотий Осел" (готується {замовлено [Б.] Зданевичу. Вставний епізод про Амура 

та Психею переклав І. Франко}). 
○ 12. Петроній, "Сатирикон" (готується {новий переклад В. Петровським}). 
○ 13. Лонг, "Дафніс та Хльоя" [Дафніс і Хлоя] перекладає проф. М. Я. Калинович, Б. Зданевич, Київ).  
   14. Геліодор, "Теаґен та Харіклея". 

Найтиповіший старо-грецький роман любовних пригод. Зразок всіх пізніших романів у такому стилі 
– середньовіччя, відродження та XVII ст. Приступного російського перекладу немає. 
З перекладачів: М.К. Зеров, В. Свідзінський, Ф. Самоненко, Галюж [?] (Ромни), Є. Тимченко (пере-
кладав "Вакханок" Еврипіда), М. Йогансен (добрий клясик). Редактори (в Харкові): В. Державін,  
М. Перегинець.  

 
2. Західньо-европейська література феодальної доби 

 
○ 15. "Пісня про Нібелунгів" (О. Буркгардт). 
○ 16. Північні Саги ([О.] Буркгардт та [І.] Шаровольський, Київ). 
○ 17. "Пісня про Роланда" (М. Рильський). 
   18. Вольфрам фон Ешенбах, "Парцифаль". 

Славетний роман у віршах – зразок февдального рицарського роману. Російського перекладу досі 
немає. ([Пер.] О. Буркгардт, Київ). 

   19. Фабліо та [Адам де] Гивенки [шванки] (міська література середньовіччя). 
○ 20. [Вільям] Ленгленд, Vision of William concerning piers plowman.  

Знаменита соціяльна поема – революційного, по суті, змісту.  
([Пер.] І. Кулик). 

   21. Середньовічні комедії та фарси ("Адвокат [П'єр] Патлен"; фастнахтшпилі Ганса Сакса, інтермедії Л. де 
Руеди, etc.) 

   22. Данте, La Divina Commedia (почасти перекладали [І.] Франко, [В.] Самійленко, [Є.] Тимченко)  
 
 

3. Література доби торговельного капіталізму 
 

   23. Італійська новеля після [Джованні] Бокачіо (П.Г. Ріттер). 
   24. Еспанська новеля доби відродження.  
{Еспанська література} 
   25. [Мігель де] Сервантес, "Дон-Кіхот" (повний переклад). 
   26. Лопе де Вега, Вибрані комедії ("Овеча Криниця",  La Estrella de Sevilla, etc.). 
   27. [Педро] Кальдерон, "Саламейський алькальд" (El Alcalde de Zalamea, El médico de su honra, La vida es sueño).  
   28. Тірсо де Моліна, El burlador de Sevilla. 
         Перша драматична обробка легенди про Дон Жуана. 
{*}29. Кеведо (Франціско де Кеведо-і-Вільєґас), El Gran Tacaño ("Великий Шахрай, історія Пабло з Сеговії") 

Дуже цікавий авантюрний роман, один з прототипів "шахрайського" роману ("Жіль Бляз" Лесажа та 
інших). Є гарні ілюстрації французьких ілюстраторів. 

{Французька література} 
{x}30. [Франсуа] Рабле, Повне видання. {NB} 
{x}31. [Поль] Скаррон, Le roman comique, XVII cт.  

Комічний роман – з побуту акторської трупи перед-Мольєрових часів.  
Скаррон – також автор відомої травестованої "Енеїди". 



~ 8 ~ В І С Н И К  Київського національного університету імені Тараса Шевченка ISSN 1728-3817 
 
   32. [Антуан] Фюртьєр (Furetière), Le Roman bourgeois, 1661 ("Міщанський роман"). 
   33. [Шарль] Сорель (Sorel), [La vraye] histoire comique de Francion,1662.  

Цікаві зразки реалістичного роману XVII ст. Пригоди, побут, бурлескні сцени та типи. 
   34. Збірка вибраних старо-французьких новель (з "Сent Nouvelles" Антуана де ля Саля, "Гептамерона" Маргарити 

Наварської, з Бонавентури де Перьє, Ноеля дю Файля та інших).  
{Англійська література} 
{x}35. [Джеффрі] Чосер (Chaucer), Кентерберійські оповідання (Canterbury tales) – віршем.  

Вибір з "Кентенберійських оповідань" – англійського "Декамерона". Може перекласти  
І. Кулик. 

   36. [Вільям] Шекспір. Твори, 6 томів. {[О]. Буркгардт} {NB} 
   37. Попередники та сучасники Шекспіра (англійська драма та комедія XVI-XVII ст.).  

Вибір з п'єс [Крістофера] Марло, [Джона] Форда, Бен Джонсона, [Джона] Вебстера, [Френсіса] Бо-
мона та [Джона] Флетчера, [Філіпа] Мессинджера та інших.  

{Німецька література}  
   38. Збірка сатиричних оповідань доби німецького відродження  

[Johannes] Pauli "Schimpf und Ernst", [Heinrich] Вebel "Facetiae", [Йорг] Викрам, [Томас] Мурнер, [Ге-
орг] Ролленхаген, [Йоганн] Фішарт.  

   39. Еразм Ротердамський, Moriæ-Encomium, sive Stultitiæ Laus ("Похвала глупоти") – повний переклад. 
{x}40. [Ганс Якоб Крістофель фон] Гріммельсгаузен, Сімпліціус Сімпліциссімус, 1669. 

Німецький "Лесаж" – з доби 30-річної війни. 
○ 41. [П'єр] Корнель, "Сід" (друкується?)  
○ 42. [Жан] Расін, "Федра" (теж?)  

[Пп. 41, 42] Увійшли з додатком Мольєрового "Мізантропа" та Буало L'art poetique до книги францу-
зької класики в перекладі М. Рильського, передмова С. Савченка. 

   43. [Жан-Батіст] Мольєр, Твори (крім "Мізантропа" – переклад [М.] Рильського, "Тартюфа"  
В. Самійленка, "Скупого" М. Бажалука [Мольєр Жан Б. "Скупар"], дрібних комедій, є ненадруковані 
ще переклади: "Міщанина Шляхтича" та "Жоржа Дандена" – Л. Дмитрової, "Дон Жуан" – Л. Улагая-
Красовського та інші).  

{Франція та Італія XVI-XVII ст.} 
   44. [Лудовіко] Аріосто, Orlando Furioso ("Неистовый Роланд"), 1583. 
   45. [Нікколо] Макіавеллі, "Мандрагора" (комедія), Le Principe (політичний трактат).  
 
 

Б. ЛІТЕРАТУРА XVIII-XIX століття (до другої половини) 
 

1. Французька література 
 

а) Вибрані твори:  
○ 46. [Ален-Рене] Лесаж (Lesage). Романи: "Кривой чорт" [Кульгавий біс], "Жіль Бляз"; комедії "Тюркаре", "Кріспен, 

супротивник свого пана", 2 т. 
○ 47. Вольтер (Voltaire), Романи та казки, 2 т. ("Орлеанська діва", поема, 2 т.   

(NB. Нині перекладає [М.] Рильський. Є вже 17 пісень з 21)  
   48. [Жан-Жак] Руссо (Rousseau), "Еміль" (в скороченні), "Сповідь" (теж), "Нова Елоїза"  

(є переклад Х.Алчевської), [Les] Rêveries du promeneur solitaire, 4 т. 
○ 49. [Дені] Дідро (Diderot), "Жак Фаталіст", "Черниця", "Небіж Рамо", "Парадокс про актора", "Розмова про театр та 

драму", 2 т. 
○ 50. [П'єр-Оґюстен Карон де] Бомарше (Beaumarchais), Трилогія ("Весілля Фігаро" – переклав В. Самійленко), 1 т. 
   51. [Андре] Шеньє, Вибрані поезії, 1 т. 
○ 52. [П'єр-Жан де] Беранже, Пісні (використати старі переклади, подати й нові), 1-2 т.  

{NB. Переклад Буди С.О. вже зданий до друку} 
○ 53. Стендаль (Stendhal), Le Rouge et le Noir, La Chartreuse de Parme, Італійські хроніки, 5 т. 
○ 54. [Проспер] Меріме (Mérimée), Вибрані новелі. 
○ 55. [Оноре де] Бальзак, Твори (продовжити видання) {NB} 
○ 56. Ж[орж] Санд, Твори ("Мопра", "Валентина", "Лелія", "Консюело" та "Гр[афиня] Рудольштадт", "Кадіо", "Мала 

Фадета", Le Meunier d'Angibault, Le Compagnon du tour de France – продовження розпочатого видання) {NB} 
   57. Гюґо, Твори. Романи: 1) Les Misérables, 2) L'Homme qui rit, 3) Le Dernier jour d'un condamné, 4) Notre Dame de 

Paris.  
Вибрані драми (Le roi s'amuse – пер. М. Рильського, Lucrezia Borgia виданий закордоном переклад; Marion 
de Lorme, Hernani, Ruy Blas – всі три віршовані),  2 т.  
{"Ернані" і "Король бавиться" вийшли в перекладі М. Рильського в літературній бібліотеці}.  
Вибрані поезії (переважно громадського та політичного змісту: збірки Les Châtiments, L'Année terrible, 
[La] Légende des siècles, Contemplations, etc.), 1 т. 

   58. A[льфред] де Мюссе, Вибрані поезії. З комедій. Проза: 2 т. {Перегляд канону. Повість про Лямартина і Бе-
ранже} 

   59. [П'єр] Дюпон (Pierre Dupont), Пісні, 1 т.  
 
б) Окремими книжками:  
○ 60. [Антуан Франсуа] Прево, "Манон Леско" (роман XVIII ст.). 
   61. РетІф де ля Бретон (Restif de La Bretonne), Le Paysan perverti (або інший роман – скорочений – цього сучасника 

революції, селянина з походження), 1-2 т. 
   62. [Анрі-]Бенжамен Констан, "Адольф" (роман: напередодні романтизму), 1 т. 
   63. А[льфред] де Віньї, "Стелло" (збірка новель: доля поета в ріжному соціяльному оточенні), 1 т. 



ISSN 1728–2683             ІНОЗЕМНА ФІЛОЛОГІЯ. 1(53)/2021 ~ 9 ~ 

 
○ 64. [Петрюс] Борель (Petpus Borel), Оповідання. 

Романтик революційних настроїв; вибрати 3-4 оповідання, 1 т. 
   65. Анрі Моньє (Henry Monnier), Mémoires de [Monsieur Joseph] Prudhomme (роман).  

Одна з найкращих давніх сатир проти міщанського самозадоволення. 
   66. Теофіл Ґотьє, Mademoiselle de Maupin (роман), "Капітан Фракас" ([Le] Capitaine Fracasse, роман з побуту акто-

рів старих часів).  
Les Jeune-France (новелі). 

○ 67. [Анрі-Огюст] Барб'є (Auguste Barbier, 1805-1882), "Ямби" (зразки громадянської поезії, що їх в російському пе-
рекладі цінував Тарас Шевченко. {xx} 
{Перекладає La Curée [П.] Филипович}  

○ 68. Е[жен] Сю (Eugene Sue), "Таємниці Парижу", "Таємниці народу", Le Juif Errant (роман-фейлетон з дуже цікавою 
інтригою та соціяльним змістом). 

 
2. Англо-американська література XVIII-XIX cт.  

 
а) Вибрані твори:  
{[Роберт] Бернс, Пісні-поеми, переклад [В.] Мисика, ЛіМ 1932}. 
{[Джон] Кітс}  
○ 69. [Персі Біші] Шеллі, Твори. Поезії, драматична поема "Звільнений Прометей"  

(О. Буркгардт), Драми ("Ченчі"), 2 т. 
○ 70. [Джордж Гордон] Байрон, Твори ("Чайльд-Гарольдова подорож", "Абідоська Наречена", "Шильонський в'язень", 

"Паризина", "Мазепа", "Корсар", "Облога Корінту", "Ляра", "Беппо", "Дон-Жуан", "Каїн", "Манфред", ліричні 
поезії), 4 т.  

   71. Вальтер Скотт, Ivanhoe, Waverley, Rob Roy, The Heart of Midlothian, Kenilworth, Quentin Durward, Woodstock, 8 т.  
○ 72. [Вільям Мейкпіс] Теккерей, Vanity Fair, The History of Arthur Pendennis, The Newcomes, The History of Henry Es-

mond, 7-8 томів.   
   73. [Чарльз] Діккенс, A Tale of Two Cities ({NB} "Повість про два міста"), "Важкі часи", "Маленька Дорріт", "Нікола 

Нікльбі" [англ. The Life and Adventures of Nicholas Nickleby], "Барнебі Радж", "Мартин Чеззльвіт", {NB} "Домбі 
та син", "Давид Коперфільд" [англ. The Personal History, Adventures, Experience and Observation of David 
Copperfield the Younger of Blunderstone Rookery], оповідання, 12 т. 

   74. [Едуард Джордж] Бульвер, Pelham [or the adventures of a gentleman], The Coming Race, "Кола ді Рієнці", 3 т.  
   75. [Бенджамін] Дізраелі [граф Біконсфілд] (Benj. Disraeli, Lord Beaconsfield). Романи: Vivian Grey, Sybil [or The Two 

Nations], etc., 3 томи. 
   76. [Джордж] Еліот (George Eliot). Романи: Adam Bede, Romola, Daniel Deronda, 3 т.  
 
б) Окремими книжками: 
   77. [Даніель] Дефо, "Робінзон Крузо" (повне видання), "Моль Флендерс" [англ. The Fortunes and Misfortunes of the 

Famous Moll Flanders] (роман "шахрайського" типу). 
○ 78. [Джонатан] Свіфт, "Казка про бочку", "Мандри Гуліверові"  

{переклад М. О. Іванова} 
○ 79. [Генрі] Фільдінг, "Історія та пригоди Джозефа Ендр'юса" (Joseph Andrews) [англ. The History of the Adventures of 

Joseph Andrews and of his Friend Mr. Abraham Adams], "Історія Тома Джонса" (Tom Jones, a Foundling). 
○ 80. [Тобіас Джордж] Смоллет, "Родерик Рендом" [англ. The Adventures of Roderick Random]. 
   81. [Лоренс] Стерн, "Сентиментальна подорож [Францією та Італією]",  

"Трістрам Шенді" [англ. The Life and Opinions of Tristram Shandy, Gentleman]. 
○ 82. Пісні Осіяна. 
   83. [Вільям] Ґодвін, "Калеб Вільямс" (Things as they are, or The Adventures of Caleb Williams). 
○  84. [Мері] Шеллі (Mary Wollstonecraft Shelley), "Франкенштайн" [англ. Frankenstein: or, The Modern Prometheus]. 

Роман як зразок роману пригод та страховин кін. XVIII – поч. XIXст.  
○ 85. Антологія англійської романтичної лірики та баляди ([Семюел Тейлор] Колрідж, В[альтер] Скотт, [Джозеф 

Джон] Кемпбел, Т[омас] Мур, [Роберт] Сoуті, [Вільям] Вордсворc).  
   86. [Альфред, лорд] Теннісон, Вибрані поезії. 
   87. Шарлотта Бронте (Brontë), Jane Eyre (роман). 
   88. [Чарльз Кінгслі] Kingsley, Hypatia [or, New Foes with an Old Face] (історичний роман), Westward Ho! 
○ 89. Вашингтон Ірвінг (америк. письм.), The Sketch Book [of Geoffrey Crayon, Gent.] (оповідання). 
{+}90. Антологія американської лірики поч. XIX ст.  ([William Cullen] Bryant, [James Russell] Lowell, [Ralph Waldo] 

Emerson, [Bayard] Taylor, [Edgar Allan] Poe, [Henry Wadsworth] Longfellow).  
   91. Н[атаніель] Готорн (Hawthorne), The Scarlet Letter (художня проза) 
   92. О[лівер Венделл] Голмс [старший] ([Oliver Wendell] Holmes), The Autocrat of the Breakfast-Table.  
 

3. Німецька література XVIII-XIX ст. (до другої половини приблизно) 
 
а) Вибрані твори: 
○ 93. [Ґотгольд Ефраїм] Лесінг. П'єси: "Мінна фон Барнгельм [або Солдатське щастя]", "Натан Мудрий" (є переклад 

Л. Улагая-Красовського), "Емілія Ґальотті" (перекладено, як і п'єсу "Мінна...", – У. [О.] Коваленковою). 
Критична проза: "Лаокоон [або Про межі малярства та поезії]", "Гамбургська драматургія", 4 т. 

○ 94 {NB} [Йоганн Вольфганг фон] Ґете. Поезії; проза: "Вертер", "Вільгельм Майстер", [Die] Wahlverwandtschaften, 
Wahrheit und Dichtung [Aus meinem Leben: Dichtung und Wahrheit].  
Драматичні твори: "Егмонт", "Ґоц-фон-Берліхінген" [нім. Götz von Berlichingen mit der eisernen Hand], "Кляві-
ґо" [Clavigo], "Іфігенія [в Тавриді]", "[Торквато] Тассо", "Фауст" (обидві частини).  
"Подорож до Італії", Sprüche. 

 



~ 10 ~ В І С Н И К  Київського національного університету імені Тараса Шевченка ISSN 1728-3817 
 
○ 95. {NB} [Фрідріх] Шіллер, (віршем та прозою), 7-8 томів. 

Твори (поезії та драми), 4 т. 
   96. Гофман, Е[рнст] Т[еодор] А[мадей], Вибрані твори (фантастично-сатиричного змісту), 4 т. 
   97. [Генріх фон] Кляйст (Kleist), Вибрані драми. Вибрані оповідання (Michael Kohlhaas, etc.), 2 т. 
○ 98. [Ніколаус] Ленау. Ліричні поезії, поеми (є готові переклади Б. Чигринця-Лубні), 1 т. 
○ 99. {NB} [Гайнріх] Гайне, Твори (продовження).  
   100. [Христіан Фрідріх] Геббель. Вибрані драматичні твори (дещо було перекладено, наприклад "Юдита"), 2 т. 
   101. [Отто] Лудвіг (Otto Ludwig). Драми (є переклади). Художня проза,  2 т. 
   102. [Ґотфрід] Келлер. Романи (Der grüne Heinrich, Die Leute von Seldwyla). 
   103. Конрад-Фердінанд Майер. Поезії (є переклади І. Франка та інших), художня проза.  
  
б) Окремими книжками: 
   104. [Вільгельм] Гайнзе (Heinse), "Ардингелло" (Ardinghello und die glückseligen Inseln). Найкращий роман доби 

Sturm und Drang'u. Російського перекладу немає. 
   105. Жан-Поль Ріхтер, "Титан" (роман), Flegeljahre (теж), "Шкільний навчитель" або щось інше. 

Письменник, що його дуже поважав такий критик, як Л. Берне; гуморист, російських перекладів (приступних) 
зараз нема.  

○ 106. Тік Лудвіг, п'єси ("Кіт у чоботях"). Оповідання (напр. "Повстання в Севеннах" [нім. Der Aufruhr in den Cevennen]). 
○ 107. [Барон Йозеф Карл Бенедикт фон] Айхендорф (Eichendorff), Aus dem Leben eines Taugenichts (повість). 

Найкраща повість – зразок романтичного оповідання, без фантастики. 
○ 108. [Адельберт фон] Шаміссо, "Петер Шлеміль" [нім. Peter Schlemihl] (оповідання). 
   109. [Карл Лебрехт] Іммерман, "Мюнхгаузен". 

Побутова повість; можна дати лише велику частину її, [Der] Oberhof. 
○ 110. Антологія німецьких романтиків (багато перекладів Б. Чигринця-Лубні). 
   111. Антологія "Молодої Германії". Збірка революційних поетів 1848: [Георг] Герваг [нім. Georg Herwegh], [Герман 

Фердинанд] Фрайліграт та інші. 
   112. Ґуцков, К[арл], Уріель Акоста, др[аматургія]; проза: Der Zauberer von Rom, Das Urbilo.  

{[Франц] Ґрільпарцер: "Горе Брехунові" – переклад Леся Курбаса, 
"Хвилі моря і любови" – переклад [П.] Карманського} 

   113. [Роберт] Гаммерлінг, "Дантон та Робеспьєр", др[ама]; "Агасфер в Римі" [нім. Ahasver in Rom] (вірш-поема). 
   114. [Георг] Бюхнер. Драми ("Смерть Дантона" [нім. Dantons Tod], "Войцек" [нім. Woyzeck]). 

{NB. Антологія німецьких поетів (новочасних)}  
 

4. Італійська та еспанська література XVIII-XIX ст.  
 

Італія 
 

○ 115. [Карло] Ґольдоні. Вибрані комедії, 2-3 т. Спогади (1т.). 
   116. [Вітторіо] Альфієрі. Вибрані трагедії (Filippo, La Virginia, Mirra, Antigone). Проза (Della Tirannide), 2 т.  
○ 117. Антологія італійської поезії XIX ст. 1 т. 

(G[iovanni] Pindemonte, U[go] Foscolo, [Vincenzo] Monti, [Alessandro] Manzoni, [Giacomo] Leopardi, Giuseppe 
Giusti, [Giovanni] Redaldi, [Giosuè] Carducci, etc.). 

   118. [Джакомо] Леопарді. Вибрані твори, 1 т. 
○119. [Луїджі] Капуана [Luigi Capuana]. Вибрані оповідання, 1-2 т. {NB. Verismo}  
   120. Джованні Верґа (Giovanni Verga). Сільські оповідання, 1-2 т. 

Новелі. Novelle.  
Натуралістичні новелі з селянського (переважно) побуту з антиклерикальним постановленням. 

   121. (Антонiо) Фоґаццаро, Piccolo mondo antico, Piccolo mondo moderno, 2 т. 
   122. [Маріо] Рапісарді, "Атлантида" та інші поезії, 1 т. 
   123. Піранделло, Луїджі. "Самотня людина". Pirandello, Luigi. Novellе pеr un annо: L'uomo solo ed attro, 1929.  

Найкраща збірка новель відомого письменника-психологіста. 
   124. Італійська сучасна проза. Proza Italiana. 

{NB: [Альфредо] Пандзіні} 
Дуже змістовна антологія. 

   125. Моравія, Альберто. "Байдужі" [Gli indifferenti]. Дуже сенсаційний роман з життя сучасного італійського суспільства. 
   126. [Массімо] Бонтемпеллі (Bontempelli), "Родина коваля" (La Famiglia del Fabro).  

Натуралістичний роман, що змальовує зубоження італійського селянства. 
 

Еспанія 
 

   127. Хозе Ечеґарай (Joze de Echegaray), El gran Galeoto, El hijо de Dоn Luan.  
   128. Хозе Марія Переда, "Педро Санчес" [ісп. Pedro Sanchez], Peñas arriba. 
   139. [Беніто] Перес Ґальдос, Ángel Guerra, Tormento, Fortunata y Jacinta. 
   130. [Армандо Паласіо] Вальдес (Valdés), "Радощі капітана Рібот" [ісп. La alegría del capitán  

Ribot], Los Majos de Cádiz.  
○ 131. [Вісенте] Бласко-Ібаньєс, Lоs muertоs mandan ("Влада мерців").  

La Barraca ("Проклятий Хутір"), 
La Catedral ("Собор"), 
La Bodega ("Винний склеп") та інші.  

   132. Мартінес С'єрра, Оповідання.  
○ 133. Мігуель де Унамуно, Новелі.  
○ 134. Рамон Ґомес де ла Серна, Вибрані романи. 



ISSN 1728–2683             ІНОЗЕМНА ФІЛОЛОГІЯ. 1(53)/2021 ~ 11 ~ 

 
5. Скандинавські літератури 

 
○ 135. [Есаяс] Теґнер, "Сага про Фритьофа" (Frithjof's saga) (Швеція).    
   136. Б'єрнстерне Б'єрнсон. Вибрані твори, 3 т. (Норвегія).  
   137. [Юхан Август] Стріндберґ. Вибрані твори ("В шхерах", "Чандала", драми) (Швеція).  
   138. {NB} [Генрік] Ібсен. Вибрані твори (Норвегія). 
   139. [Людвіг] Гольберґ. Вибрані комедії ("Jeppe-пан" [Jeppe på bjerget eller den forvandlede Bonde], "Еразмус Мон-

танус" [Erasmus Montanus eller Rasmus Berg], Жан де Франс [Jean de France eller Hans Frandsen] та інші) 
(Данія).  

   140. [Ганс Крістіан] Андерсен. Вибрані твори (казки для дорослих ["Історії" та "Нові казки та історії"], "Казка мого 
життя", "Імпровізатор") (Данія). 

   141. [Фредерік] Палюден-Мюлер, "Адам Гомо" [Adam Homo] (сатиричний епос) (Данія). 
 
 
ДОДАТОК 
 
XX-e СТОЛІТТЯ  
 
АМЕРИКА  
Амброз Бірс  
Теодор Драйзер, 5 т. 
Шервуд Андерсон, 2 т. 
Франк Норріс, 2 т. 
Сінклер Льюїс [підкр.], 5 т.  
Ептон Сінклер [підкр.], 7 т. 
[Віллібальд] Гиркгеймер 
Дос Пассос, 3 т. {"Три солдати" перекл. Т. Касіян} 
Бен Хект  
[Джеймс Хатчінсон] Вудворт [підкр.] {є} 
Флойд Делл 
Вальдо Франк [підкр.] 
[Розі Е.] Пул 
Чарльз [Кервен] Уокер, 2т. 
Джон Рід [підкр.], новелі 
[Воллес] Стівенс  
Майкль Ґольд [підкр.] {Антологія [І.] Кулика} 
[О.] Генрі [підкр.], 4 т. 
Марк Твен [підкр.], 3 т. 
Карл Сен[д]берг [підкр.], Поезії 
[Генрі Луїс] Менкен, "Американа" 
 
АНГЛІЯ  
Томас Гарді [підкр.] {+} 
Р[едьярд] Кіплінг [підкр.] {+} 
Г[ерберт] Уeл[л]с [підкр.], 10 т. {Початий т.1} 
[Бернард] Шоу [підкр.] {початий, є окремі драми} 
[Енох Арнольд] Беннет [підкр.]   
[Джон] Голсуорсі [підкр.]  
[Кетрін] Менсфільд  
[Джон Девіс]  Бірсфорд  
[Роберт Луїс] Стівенсон [підкр.] {є "Острів скарбів"} 
[Джозеф] Конрад, 7 т. {"Визволення", "Ольмейрова примха", "Кінець неволі"} 
[Ґілберт Кіт] Честертон [підкр.], 5 т. {1 том "Пригоди патера Бравна"} 
[Роберт] Трессол 
Річард Фокс  
Дже[й]мс Джойс [підкр. двічі] ("Уліс", "Портрет митця") 
 
ФРАНЦІЯ  
Жюль Валлес 
Люсьєн Декав 
Ш[арль] Луї Філіп 
Ромен Ролан [підкр.], 10 т. {Кілька разів розпочинавсь, але раз у раз обривався} 
Андре Жід [підкр.]  
[Франсіс] Карко 
Ж[ан] Туссель 
[П'єр] Мак-Орлан 
Марсель Пруст [підкр.] 
П'єр Амп [підкр.] 
Ролан[д] Доржелес 
Ж[орж] Екхуд 
К[аміль] Лемоньє [підкр.] 
Октав Мірбо [підкр.] ("Щоденник покоївки", [вид-во] Сяйво)  
[Роже Мартен] Дю Ґар  



~ 12 ~ В І С Н И К  Київського національного університету імені Тараса Шевченка ISSN 1728-3817 
 
[Френсіс] Карко  
[Жан] Жироду [підкр.] 
[Раймон Луї] Лефевр  
Поль Вайян-Кутюр'є  
[Жорж] Дюамель [підкр.] 
[Жан] Кокто [підкр.] 
Жюль Ромен [підкр.] 
Андре Моруа [підкр.] {історичні романи} 
[Анрі] Барбюс [підкр.] 
Анатоль Франс {переклад під редакцією В. Підмогильного} 
 
ГЕРМАНІЯ [Німеччина + Австрія]  
[Бернгард] Келлерман [підкр.], 4 т. 
Г[енріх] Манн  
Т[омас] Манн 
[Артур] Шніцлер  
[Герхарт] Гауптман [підкр.] (розпочатий) 
[Якоб] Васерман  
[Бруно] Франк [підкр.] 
[Ґустав] Майрінк [підкр.]  
[Карл] Штернгейм [підкр.]  
[Казимир] Едшмід [підкр.]  
[Ґеорг] Кайзер [підкр.] 
[Стефан] Цвейґ  
[Альберт] Даудістель  
[Фріц] Маутнер 
[Артур] Голічер  
[Ґеорг] Герман  
[Вальдемар] Бонзельс 
[Едуард] Штільґебауер 
А[ндреас] Ляцко  
К[лара] Фібіх  
[Франц] Верфель 
[Йоганнес-Роберт] Бехер, 4 т. 
Йозеф Рот  
К[урт] Клебер [підкр.] 
[Людвіг] Ренн 
[Еріх Курт] Мюзам 
[Ернст] Ґлезер [підкр.] {x} 
[Оскар] Маріа Граф [підкр.] {x} 
 
ІТАЛІЯ  
Піранделло, Луїджі, 4 т. 
Ада Неґрі [підкр.] {є в пер. [В.] Самійленка, М. Хмарки та інших} 
Пандзіні, Альфредо {Панзіні (Panzini)}   
Маріані, Маріо  
Массімо Бонтемпеллі   
Акілле Кампаніле {немає} 
 
ЕСПАНСЬКА ЛІТЕРАТУРА  
Піо Бароха, 2 т. 
Б[ласко] Ібаньєс, 6 т. 
[Міґель де] Унамуно, 2 т. 
[Ґреґоріо] Мартінес С'єрра  
[Рамон] Ґомес де ла Серна 
 
СКАНДИНАВСЬКА ЛІТЕРАТУРА  
К[нут] Гамсун, 6 т. {Розпочатий} 
[Юхан Август] Стріндберг, 2 т. 
[Сельма] Лаґерлеф [підкр.],  1 т.  
[Йоганнес Вільгельм] Йенсен [підкр.], 2 т.  
 
 
 



ISSN 1728–2683             ІНОЗЕМНА ФІЛОЛОГІЯ. 1(53)/2021 ~ 13 ~ 

 
УКРАЇНСЬКИЙ ІНСТИТУТ ЛІНГВІСТИЧНОЇ ОСВІТИ 

 
ПРОГРАМА КУРСУ 

"МЕТОДИКА ПЕРЕКЛАДУ" 
1932/33 навч. р. 

Відділ перекладу, 2-й курс                                                                    50 річн. год. 
 
ПОЯСНЮВАЛЬНА ЗАПИСКА 
 

1) Курс методики перекладу є безпосереднє продовження курсу методології перекладу. Цільове його спрямован-
ня наперед визначене спрямованням курсу методології. Курс методики повинен дати студентам марксо-ленінське 
розуміння практики перекладу в її генезі та діялектичному розвиткові. Курс акцентує явища соціяльно-клясової 
зумовлености стилістики перекладу, показує в історичній послідовності всі зміни в методичних настановленнях май-
стрів перекладу, має висвітлити соціяльну функцію та характеристичні стилеві та стилістичні тяжіння перекладної 
практики в добу диктатури пролетаріяту, зосібна за часів соціялістичної реконструкції РадСоюзу. Все це повинно 
спричинитися до виховання перекладацького кадру, озброєного методичним знанням свого фаху, активного учасни-
ка клясової боротьби міжнароднього пролетаріяту за соціялістичну перебудову світу. 

Курс складається з двох розділів. Перший з них – "Загальна методика перекладу" – має в принциповій згоді з 
прослуханим уже студентами курсом методології перекладу, ознайомити пролетарського перекладача, редактора 
та рецензента з усіма технічними проблемами їх фахової праці, а саме – з проблемами віддавання лексики, мор-
фологічно-синтаксичних структур, фонетичних якостей та певних функцій взятого до перекладу тексту. Другий 
розділ – менший обсягом – показуючи головніші етапи в розвитку перекладної літератури на Україні за доби за-
непаду февдальної формації, в пору промислового капіталізму, імперіялізму та за часів Жовтня й диктатури про-
летаріяту, стежить за становленням, дозріванням і упадком клясово-детермінованих стилів і в межах тих стилів – 
за змінами перекладного репертуару та стилістики. Його мета дати змогу студентам зорієнтуватися в апаратурі 
перекладного мистецтва. 

2) Курс пророблятиметься в основі методою лекційною. З метою активізації студента викладач а) рекомендує 
студентам записування (конспектування) лекцій надто в тих розділах, що не забезпечені підручною літературою, 
б) запроваджує дві конференції: одну по закінченні першого розділу програми, другу – по закінченні цілого курсу і 
в) пропонує для позаавдиторного самостійного розроблення студентів дві теми (відповідно двом розділам курсу, з 
тим, щоб доповіді на ці теми були заслухані під час заняттів на курсі). 

3) Стан літератури з методики перекладу в цілому незадовільний. Існуючі праці не витримано з погляду марксо-
ленінської методології і [вони] не пристосовані до навчальних цілей. Даючи оцінку їх з погляду методологічного під 
час лекцій, викладач відзначає ті сторінки їх, які можуть бути використані як фактичний матеріял. Для поглибленого 
засвоєння курсу в програмі вказуються статті, присвячені частковим проблемам методики перекладу. Для другого 
розділу курсу єдиним підручником мають бути студентські записи викладачевих лекцій. 
 
 

РОЗДІЛ І-Й 
ЗАГАЛЬНА МЕТОДИКА ПЕРЕКЛАДУ 

 
ТЕМА 1. ОСНОВНІ РИСИ ТИПОЛОГІЇ ПЕРЕКЛАДУ – 2 год. 
а) Питання про можливість і неможливість адекватного перекладу, його точність і неточність. Критерії точности в 

перекладі прозовому нехудожньому, прозовому художньому та в перекладі віршовому; 
б) Настановлення на своємовність та чужомовність у перекладі. Типи перекладу в їх соціяльній детермінова-

ності: 1) переклад "близький" з чужомовним забарвленням, 2) переклад-"аналог", 3) переклад компромісовий. Інші 
ґатунки перекладу (переклад "вільний", переклад "стилізація", переклад-"монтаж". 

Література:  
1) О. М. Фінкель. Теорія й практика перекладу. ДВУ, 1929, ст. 24-43. 
2) К. Чуковский, А. Федоров. Искусство перевода. Л., 1930, ст. 89-92, 115-130. 
Додатково:  

1) В. Державін. Проблема віршованого перекладу. "Плужанин", 1927, № 9-10 (цікаві вступні зауваження 
про типи перекладів). 

 
ТЕМА 2. ПЕРЕКЛАД ПРОЗОВОГО НЕХУДОЖНЬОГО ТЕКСТУ – 8 год. 
а) Визначення прози художньої і нехудожньої, ідейно-практичне значення, як основа специфічности останньої. 

Конструктивний характер прозової мови, її одмін відповідно жанрам і в межах жанрів [відповідно до] їх рубрик. Кля-
сифікація нехудожньої прози: жанри науковий, адміністративний, ділова мова та її трафарети, публіцистика та кри-
тика як погранична сфера нехудожньої та художньої прози. Розмаїтість завдань перекладача в кожному ґатункові; 

б) Проблема віддавання поодиноких слів e прозовому нехудожньому тексті: 1) описова заміна, 2) транскрибу-
вання запозиченого слова, варіянти транскрипції, 3) калька, 4) творення нового слова в мові перекладу. Слово в 
комунікативній функції. Номенклатура і термінологія. Дві тенденції в перекладанні термінів: 1) буржуазно-
націоналістичне настановлення на своємовність, 2) настановлення пролетарського перекладача на інтернаціо-
нальність у віддаванні термінів та номенклатури. Ортоепічні та ортографічні норми при транскрибуванні термінів 
та номенклатури;  

в) Питання морфології та синтаксису у прозовому нехудожньому перекладі. Морфологічні особливості мови 
оригіналу та мови перекладу і зумовлені ними труднощі віддавання. Особливості синтаксичні: гіпотаксичний та па-
ратаксичний склад мов, питання про засвоєння мовами паратаксичного складу гіпотаксичних структур. Переклада-
цька практика в цій царині та її норми в буржуазному та пролетарському перекладі; 



~ 14 ~ В І С Н И К  Київського національного університету імені Тараса Шевченка ISSN 1728-3817 
 

г) Питання фонетики в прозовому нехудожньому перекладі. Віддавання інтонаційних особливостей, логічних 
наголосів. Какофонічні збіги, їх характер, причини уникання їх. Інтонаційне членування фрази. 

Література:  
Фінкель, ст. 44-73. 
 
Тема 3. ПЕРЕКЛАД ПРОЗОВОГО ХУДОЖНЬОГО ТЕКСТУ – 8 год. 
а) Віддавання лексичних та семантичних особливостей первотвору. Cлово в естетичній функції, специфічні 

труднощі його віддавання (соціяльно-культурний рельєф слова, асоціятивна його насиченість). Синоніми, клясово-
емоціональна їх зафарбленість, їх роля в тексті (варіяція, експлікація, градація). Гомоніми та їх вага в словесній тка-
нині художнього твору; "гра слів" та різні способи її віддавання. Соціяльний діялект; труднощі та звичайні способи 
його віддавання. Фонетично спотворені слова; віддавання в перекладі мовно-патологічних з'явищ. Тропи, різні їх 
групи, способи їх перекладу (точне репродукування та згладжування їх). Лексичні добори, т.зв. "високий" і "низький" 
стилі, засоби відтворення їх мовою перекладу; 

б) Морфолого-синтаксичні проблеми. Фразеологія, перекладання приказок, приповідок, звертань та умовних 
формул. Фразеологічні штампи та крилаті слова національно-обмеженого та інтернаціонального поширення. 
Індивідуальна синтакса письменника, віддавання її особливостей. Істотні фігури, інверсії та їх роля. 

в) Фонетичні явища прозового художнього тексту. Питання про ритм прози (антична традиція, буржуазні теорети-
ки, пролетарська теорія прози). Синтаксичні та метричні елементи прозового ритму. Поняття такту, фонетичного 
речення, фонетичного періоду. Відмінність віршового ритму та ритму прози. Верлібр і роля графіки в сприйманні 
ритму. Евфонія художньої прози: звуконаслідування, звукові повтори та способи їх віддавання. Ґатунки художньої 
прози і різний струмінь ставлених ними до перекладача вимог. 

Література:  
Фінкель, ст. 74-127. 
Чуковский – Федоров, ст. 28-68. 
Додатково (в питанні про ритми прози): 
1) А. М. Пешковский. Ритмика стихотворений в прозе Тургенева. "Русская речь", нов. серия, ІІ [1928]; 
2) Він же. Принципы и приемы стилистического анализа и оценки художественной  прозы (как и художественной 

речи вообще). "Ars poetica", I [1927] (ст. 29-68);  
3) Л. Тимофеев. Проблемы стиховедения. М., 1931 (розд. XIV. Ритм прози. Там же й докладні вказівки на літера-

туру питання).  
 
ТЕМА 4. ПЕРЕКЛАД ВІРШОВИЙ – 8 год. 
а) Специфіка віршового перекладу і характерне для нього співвідношення лексичних, морфологічно-

синтаксичних та фонетичних моментів;  
б) Поетична лексика. Її консерватизм, боротьба з ним у практиці перекладачів, буржуазних і пролетарських;  
в) Особливості поетичної морфології та синтакси, віддавання їх у перекладі. Неспівпадання синтаксичних та 

метричних одиниць у віршовому тексті (enjambement)  та його віддавання у перекладницькій практиці;  
г) Фонетичні явища віршового тексту: ритм та методика вірша (синтаксичні та метричні елементи віршового рит-

му). Системи версифікації (метрична, тонічна, силабічна, різні ґатунки верлібру). Питання еквіритмічного перекладу. 
Метрична система і віддавання її засобами тонічного вірша, висловлювання перекладачів та основи їх практики. 
Віддавання вірша силабічного, акцентного (тонічно-павзного) та верлібру в практиці буржуазних та пролетарських 
майстрів перекладу. Евфонія віршового перекладу. Звукові повтори, рима та її варіяції; практика віддавання  
повторів і рим. Переклад віршових уривків у прозовому тексті. Прозовий переклад віршів. Вірний ступінь вимог до 
перекладача в різних жанрах віршової творчости. 

Література:  
Фінкель, ст. 128-163. 
Чуковский – Федоров, ст. 92-114. 
Додаткова:  

1) В. Державін. Проблема віршового перекладу. "Плужанин", 1927, № 9-10;  
2) М. Зеров. У справі віршового перекладу. "Життя і революція", 1928, ІХ. 

Щодо лексики і мовної функції перекладу:  
3)  І. Кулик. Антологія американської поезії (передмова). [Х., 1928]. 
Щодо фонетики віршового перекладу:  
4) А. Федоров. Звуковая форма стихотворного перевода. Сб., "Поэтика", ІV [1928], ст. 45-69;  
5) Він же. Проблема стихотворного перевода. Сб., "Поэтика", II [1927], ст. 104-118.  

 
 

РОЗДІЛ ІІ-Й 
З ІСТОРІЇ УКРАЇНСЬКОГО ПЕРЕКЛАДУ 

 
ТЕМА 5. ПЕРЕКЛАД НА УКРАЇНІ ЗА ФЕВДАЛЬНОЇ ФОРМАЦІЇ – 2 год. 
а) Клясові стилі в українській літературі февдальної доби, доби промислового капіталізму, імперіялізму та за 

часів пролетарської диктатури. Стилістична апаратура цих стилів;  
б) Маєтковий стиль в перекладній практиці Гребінки, Гулака-Артемовського та інших поетів. Кволість прозового 

художнього перекладу як вияв соціяльної безперспективности носіїв стилю (теорія літератури для "розваги", теорія 
"хатнього вжитку"). 

Література:  
Конспект лекцій викладача. 
 



ISSN 1728–2683             ІНОЗЕМНА ФІЛОЛОГІЯ. 1(53)/2021 ~ 15 ~ 

 
Тема 6. ПЕРЕКЛАД ЗА ЧАСІВ ПРОМИСЛОВОГО КАПІТАЛІЗМУ ТА ІМПЕРІЯЛІЗМУ – 5 год. 
а) Література збуржуазнілого панства та фолькльоризм у перекладній практиці Метлинського, Шашкевича, Ру-

данського, поетів-основ'ян, Федьковича. Їх репертуар, тяжіння до народнього епосу, народньо-поетична їх лексика. 
Полеміка Драгоманова і Руданського; 

б) Становлення буржуазного стилю і перекладна практика Куліша та Старицького. Кулішева теорія "старорусько-
го відродження", її клясові основи; рецидиви фолькльоризму в перекладній стилістиці Куліша. Старицький, його пе-
рекладний репертуар. Його полеміка. Стилістичні зриви Старицького;  

в) Дрібнобуржуазний стиль, його носії в перекладній практиці. Франко, його репертуар. Леся Українка, Самійлен-
ко, їх настановлення на переклад громадської лірики (Беранже, Гайне, Некрасов). Програми і практика прозового 
перекладу; видавництва, їх репертуар, серії;  

г) Перекладна практика українського модернізму. Клясові її основи (тяжіння до великобуржуазного упадництва в 
добу імперіялізму). 

Література:  
конспект лекцій викладача. 
 
Тема 7. ПЕРЕКЛАД ЗА ДОБИ ДИКТАТУРИ ПРОЛЕТАРІЯТУ – 5 год. 
а) Жовтнева революція і національно-культурне будівництво, широкі перспективи літературного руху і переклад-

ної практики зосібна. Моменти плянування й анархії в ділянці перекладної літератури в добу НЕП'у. Ворожі проле-
таріятові стилістичні тенденції в  перекладній літературі (нацдемовщина і шкідництво); 

б/ Видатніші появи перекладної поезії (антології і переклади повних збірок поетів-клясиків) та перекладні роботи 
Кулика, Загула, Рильського й ін. Збірки видатніших прозаїків (Золя, Мопасан, Лондон, російські автори); 

в) Принцип діялектичного засвоєння спадщини й його застосування у плянуванні перекладного репертуару (Кни-
госпілка, Плян 1927 р., ДВУ); 

г) Переклади політичної, соціяльно-економічної літератури (Ленін в українському перекладі); 
ґ) Переклади підручникової шкільної, дитячої літератури; 
д) Переклад революційних письменників з української мови на мови інших національностів; 
е) Розвій художньої і абстрактно-наукової мови. Розвиток перекладної техніки, тенденції цього розвитку в жовт-

неву пору;  
ж) Бібліографія перекладної літератури в пожовтневу добу. 
Література:  
Конспект лекцій викладача. 

 
Професор М. Зеров 

9.ІХ.1932 р.  
 
 
 



~ 16 ~ В І С Н И К  Київського національного університету імені Тараса Шевченка ISSN 1728-3817 
 

УДК 930.253(092)+929 
Лада КОЛОМІЄЦЬ, д-р філол. наук, проф. 

Київський національний університет імені Тараса Шевченка, Київ, Україна 
 

НОВАТОРСТВО МИКОЛИ ЗЕРОВА У ПЛАНУВАННІ ПЕРЕКЛАДНОГО РЕПЕРТУАРУ  
ТА НАПРАЦЮВАННІ ЛЕКЦІЙНОГО КУРСУ З МЕТОДИКИ ПЕРЕКЛАДУ 

(післяслово редактора-упорядника до публікації архівних матеріалів М. К. Зерова  
"Список творів чужоземних літератур, що їх бажано перекласти в першу чергу"  

та «Програма курсу "Методика перекладу"») 
 

У статті розглядаються два архівні машинописні тексти авторства М. К. Зерова за назвами "Список творів чу-
жоземних літератур, що їх бажано перекласти в першу чергу" (31 березня 1930 р.; аркуші формату А"юридичний", 
9 сторінок) та «Програма курсу "Методика перекладу"» (9 вересня 1932 р.; аркуші формату А4, 9 сторінок) з архіву 
Літературного музею Григорія Кочура в Ірпені. Ці матеріали оприлюднюються вперше. Обидва тексти є вагомим 
внеском в українську перекладознавчу думку, історію планування перекладної літератури, викладання загальної ме-
тодики перекладу та написання національної історії художнього перекладу. Укладений Миколою Зеровим "Список 
творів чужоземних літератур, що їх бажано перекласти в першу чергу" містить понад 140 позицій за авторами основ-
ного списку і понад сто додаткових позицій. При цьому він мав ще бути доповнений окремим списком творів другої 
половини ХІХ століття та планом перекладів з літератур народів Сходу і слов'янських літератур. Завдання з пере-
кладу такої значної кількості текстів розраховувалося на т. зв. "п'ятирічний план". Для перекладу обиралися твори 
не тільки широкознаних, а й "забутих" уже на той час авторів, тобто тих, чиї твори опинилися поза європейським 
класичним каноном, але були ідейно співзвучними або своєму історичному часові, або ж сучасній добі. Крім того, пла-
нувалося друкувати переважно ще не перекладені російською мовою твори. Таким чином, поданий на розгляд видав-
ничого сектору "Літератури й Мистецтва" план видання творів чужоземних літератур, за задумом Зерова, пропону-
вав для друку не тільки художні твори, але й есеїстичні, (авто)біографічні та публіцистичні тексти, чим значно роз-
ширював жанрову різноманітність української перекладної літератури. У програмі курсу "Методика перекладу" Мико-
ли Зерова як лектора Українського інституту лінгвістичної освіти (1932-33 н. р.) знайшла відображення та отримала 
розвиток рання радянська теорія перекладу. Це була перша українська навчальна програма з методики перекладу, 
поряд із програмою з методології перекладу авторства Михайла Калиновича та як її безпосереднє продовження. Су-
купно, у цих двох програмах вперше для європейської перекладознавчої думки окреслюється багатоаспектний зміст 
перекладознавства як навчального предмета і науки про переклад з її загальнотеоретичною, спеціально-
теоретичною, методико-описовою та прикладною галузями, включаючи до останньої методику викладання перекла-
ду, організацію перекладацької праці та видавничий менеджмент перекладної літератури. У статті аргументується 
теза про напрацювання М. Калиновичем і М. Зеровим першої цілісної (голістичної) концепції перекладознавства як 
сучасної науки з широко розгалуженою структурою й тісними інтердисциплінарними зв'язками. Окремою заслугою 
Зерова є розробка концепції національної історії перекладу та запровадження в освітню програму вищої школи викла-
дання історії українського художнього перекладу.  

Ключові слова: Микола Зеров, світова література, видавниче планування, методика перекладу, раннє радянське 
перекладознавство. 

 
І. Масштаби видавничих задумів Миколи Зерова  
Планування перекладних видань є важливою сфе-

рою в галузі менеджменту перекладацького процесу та 
видавничої діяльності. На рубежі 1920-30-х років ці пи-
тання були актуалізовані в Українській РСР на найви-
щому академічному рівні: у дослідженнях та пропозиці-
ях Інституту (імені) Тараса Шевченка, який був засно-
ваний 1926 року в Харкові у системі Народного коміса-
ріату освіти УРСР при Всеукраїнській академії наук, що 
була республіканським відділенням Академії наук Радян-
ського Союзу (нині Інститут літератури ім. Т. Г. Шевченка 
Національної академії наук України).  

Напружений діалог про шляхи перекладу іноземної 
класики розпочався в більшовицькій Росії ще на рубежі 
1910-20-х років після появи видавництва "Всесвітня 
література" у Петрограді у вересні 1918 р. Цікаво, що на 
той час, а це був період Гетьманщини (травень 1918 – 
грудень 1918), в Україні налічувалося загалом 
169 видавництв [6, с. 11]. Видавництво "Всесвітня літе-
ратура" було засноване під егідою Народного Комісаріа-
ту освіти Російської Соціалістичної Федеративної Радян-
ської Республіки (РСФРР). Воно повинне було переклас-
ти та видати всіх зарубіжних класиків 18-20 століть. Від-
повідно, потрібно було окреслити принаймні деякі реко-
мендації щодо того, як слід перекладати ці праці. Сучасні 
історики перекладу пов'язують початок радянської пере-
кладацької думки з появою цього видавництва, а точні-
ше, з висловлюваннями на тему перекладацької майстер-
ності видатних російських поетів Олександра Блока,  
Миколи Гумільова, Михайла Лозинського, філологів  
Федора Батюшкова, Олександра Смірнова, критика Кор-

нія Чуковського та інших членів видавничого колективу 
"Всесвітньої літератури" й причетних до його роботи [1]. 

У Радянській Україні ідею накреслити стратегічний 
загальний план для перекладачів світової літератури 
частково реалізували в 20-х роках приватні та коопера-
тивні видавництва, такі як літературний гурток "Час" у 
Києві, видавництво "Рух", кооперативна "Книгоспілка" 
та ін., хоча до 1931 року всі приватні та кооперативні 
видавництва були або заборонені, або перетворені на 
державні підприємства, а книгодрукування перейшло в 
руки держави. Найбільш грандіозний план видання всієї 
іноземної класики українською мовою був висунутий у 
березні 1930 р. Кабінетом порівняльного вивчення лі-
тератур при Інституті Тараса Шевченка. Кабінет зосе-
редив свою дослідницьку діяльність на російсько-
українських літературних відносинах, перекладах кла-
сиків світової літератури у зв'язку з питаннями їх впливу 
на українську літературу, потребою вивчення художньої 
літератури сучасного Заходу, завданнями з формуван-
ня масового українського читача тощо. Голова Кабінету 
Олександр Білецький та його члени Олександр Лейтес і 
Микола Зеров склали перелік творів зарубіжної літера-
тури – від найдавніших часів до ХХ століття включно, – 
які бажано було перекласти в першу чергу. Власне, 
таких списків було підготовлено декілька й адресували-
ся вони до різних провідних українських видавництв. 
Упорядником березневого 1930-го року плану до видав-
ничого сектора "Літератури й мистецтва" (скорочено: 
видавництво "ЛІМ") виступив Микола Зеров [3]. Йому 
належать ще й інші списки зарубіжної літератури для 
перекладу, метою яких було розширення перекладного 
репертуару тогочасних українських видавництв. Упоряд-

© КОЛОМІЄЦЬ Лада, 2021



ISSN 1728–2683             ІНОЗЕМНА ФІЛОЛОГІЯ. 1(53)/2021 ~ 17 ~ 

 
ковував списки творів зарубіжних авторів та представ-
ників літератур народів СРСР і Володимир Державін 
(який після Другої світової війни опинився на еміґрації й 
друкувався під прізвищем Державин).  

Загалом, наміри наукових співробітників Кабінету 
порівняльного вивчення літератур при Інституті Тараса 
Шевченка були не менш амбіційними, ніж у редакції 
петроградського видавництва "Світова література". Такі 
грандіозні плани та розгорнуті списки рекомендованих 
для перекладу творів світової літератури відповідно 
вимагали напрацювання цілісної мапи перекладознав-
ства як наукової й навчальної дисципліни, яка допомог-
ла б аналізувати, типологізувати, створювати та вида-
вати переклади. Першою українською мапою перекла-
дознавства, чи науки про переклад, доцільно вважати 
два інтегровані між собою лекційні курси професорів 
Михайла Калиновича ("Методологія перекладу") та Ми-
коли Зерова "Методика перекладу"), напрацьовані для 
відділу перекладу Українського інституту лінгвістичної 
освіти (УІЛО) [12], який був створений 1930 року в Києві 
на базі філологічних підрозділів Київського інституту 
народної освіти (нині Київський національний універси-
тет імені Тараса Шевченка) і Харківського інституту на-
родної освіти (філія УІЛО розташовувалась у Харкові). 
Інститут мав здійснювати вишкіл висококваліфікованих 
викладачів іноземних мов та літератури для радянських 
вишів і технікумів, а також перекладачів науково-
технічної та художньої літератури. 1934 року УІЛО був 
переведений до Харкова, де його реорганізували в 
Харківський педагогічний інститут іноземних мов. Лек-
ційний курс "Методологія перекладу" Михайла Кали-
новича був розрахований для студентів 2-го курсу 
УІЛО, охоплював 20 академічних годин та включав у 
себе вісім тематичних блоків. Його програма була 
вперше оприлюднена в 2015 році [2]. Зміст і структура 
програми курсу Калиновича детально розглядаються у 
статті Олександра Кальниченка та Наталії Камовніко-
вої, причому не тільки в українському, але й у російсь-
кому контексті. Зокрема, програма курсу "Методологія 
перекладу" Калиновича зіставляється з програмою 
курсу з теорії та практики перекладу, яку уклав росій-
ський поет-перекладач, літературознавець і лексико-
граф Дмітрій Усов 1934 року для Московського інсти-
туту нових мов (нині Московський державний лінгвіс-
тичний університет) [11]. Лекційний курс "Методика 
перекладу" Миколи Зерова був задуманий як безпосе-
реднє продовження курсу з методології перекладу, а 
його мета і завдання були визначені загальним спря-
муванням курсу Калиновича.  

 
ІІ. Зеров-професор Українського інституту 

лінгвістичної освіти 
1. До змісту першої української інститутської про-

грами з методики перекладу  
На 1932-33 навчальний рік Микола Зеров розробив 

програму дисципліни "Методика перекладу" [4], яку 
викладав в Українському інституті лінгвістичної освіти, 
що втілював нову форму підготовки вчителів іноземних 
мов в Україні [5, с. 36]. Це був абсолютно новий та ін-
новаційний курс лекцій. Перший розділ навчальної про-
грами об'єднав чотири теми під назвою "Загальна ме-
тодика перекладу". У першій темі обговорюються ос-
новні типи перекладів, критерії визначення та особли-
вості кожного з типів, виділених лектором. Відправну 
точку в цій програмі складають проблеми, що спричи-
нили бурхливі дискусії наприкінці 1920-х років, а саме: 
питання можливості чи неможливості адекватного пе-

рекладу, важливість точності та межі неточності у про-
зовому нехудожньому, прозовому художньому та вір-
шовому перекладі. Виходячи зі ступеня "оригінальності" 
джерельного тексту та ставлення до мовної чужості у 
перекладі, автор каталогізує такі типи перекладу, як 
1) переклад "близький" до іноземного забарвлення, 
2) переклад-"аналог", 3) переклад-"компроміс", 4) "віль-
ний" переклад, 5) переклад-"стилізація", та 6) переклад-
"монтаж" (усі лапки авторські. – Л.К.). 

Починаючи другу тему із загальної класифікації 
текстів на нехудожню літературу, художню літературу 
та поезію, Зеров перераховує можливі процедури пе-
редання нових термінів мовою перекладу, а саме: 
1) описова заміна, 2) транскрипція запозиченого слова, 
3) калькування, 4) творення нового слова. При цьому 
належна увага приділяється морфології та синтаксису 
в прозовому нехудожньому перекладі, його інтонацій-
ним особливостям та логічним акцентам, а також ор-
фоепічним та орфографічним нормам транскрибуван-
ня термінів та назв. 

Викладаючи свої ідеї щодо перекладу текстів літе-
ратурної прози, лектор зосереджує увагу на таких 
особливостях слова в його естетичній функції, які важко 
передати в перекладі. Це соціально-культурний рельєф 
та асоціативна насиченість. Зеров зупиняється також 
на ролі синонімів у художньому тексті (варіація, 
експлікація, градація) та їх емоційному забарвленні, на 
вазі омонімів у словесній тканині художнього твору, а 
також на грі слів та різних засобах передання калам-
бурів. Обговорються питання лексичного добору, особ-
ливостей індивідуального синтаксису письменника, 
включаючи інверсії, "високий" та "низький" стилі та інші 
стилістичні особливості оригінального твору, які пере-
кладач повинен відтворити. Додатково розглядаються 
питання соціального діалекту та фонетично спотворе-
них слів, проблеми морфологічної та синтаксичної ре-
організації тексту, передання фразеологізмів, при-
слів'їв, кліше та крилатих висловів (як національно 
особливих, так і міжнаціональних). 

Особливості перекладу віршових творів викладені в 
навчальній програмі ще детальніше, включаючи питання 
поетичної лексики, морфології, синтаксису, метричних 
одиниць, анжанбеману, систем версифікації, тонічного, 
силабічного та вільного вірша, еквіритмічного перекладу, 
звукових повторів та евфонії, а також перекладу віршів 
прозою. Автор порушує проблему "правильної" міри ви-
мог до перекладача в різних жанрах поезії. 

Другий розділ навчальної програми під назвою "З 
історії українського перекладу" охоплює три теми: "Пе-
реклад в Україні за часів феодальної епохи", "Переклад 
за часів промислового капіталізму та імперіалізму" і 
"Переклад за диктатури пролетаріату". Зеров вперше 
вводить історію українського художнього перекладу до 
структури перекладознавства як університетської дис-
ципліни. Автор програми розглядає історію художнього 
перекладу як невід'ємну частину національної літерату-
ри та вписує переклади, зроблені українськими літера-
торами, в широкий історичний контекст національних 
літературних шкіл, традицій та стилів. Лектор розглядає 
сучасний переклад як галузь національно-культурного 
будівництва та надає огляд як антологій, так і повних 
зібрань класиків світової літератури в українському пе-
рекладі; наголошує на необхідності ретельного пла-
нування перекладного репертуару (наводячи як пози-
тивний приклад зразкову роботу видавництва "Книго-
спілка"); окремо зупиняється на необхідності бібліогра-
фування перекладної літератури, вказавши, що крім 



~ 18 ~ В І С Н И К  Київського національного університету імені Тараса Шевченка ISSN 1728-3817 
 
художньої літератури та поезії бібліографія має охоп-
лювати також дитячу літературу, шкільні підручники, 
переклади праць з політики, соціології та економіки.  

Графічне зображення структури дисципліни "Мето-
дика перекладу" Миколи Зерова як практичної гілки 
перекладознавства подається у Схемі 1.   

 

 

Схема 1. Методика перекладу як практична гілка перекладознавства 

Загальна методика 
перекладу 

Національна  
історія перекладу 

Планування  
перекладного репертуару 

Типи перекладів Жанрово 
детерміновані 

способи перекладу 
Роль редактора  
та рецензента 

Мовний стиль 
у перекладі 

Бібліографічна 
праця 

Функції 
перекладів 

Оцінювання перекладу 
(з уваги на мовну пару) 

соціальна комунікативна естетична 

еквіритмічний 

адекватний 

точний еквівалентний 

"близький" з 
чужомовним 
забарвленням 

"аналог" компромісовий 
переклад 

"вільний" "стилізація" "монтаж" 

переклад 
нехудожньої прози 

переклад 
публіцистики  
та критики 

переклад 
художньої прози 

віршовий 
переклад 

переклад  
науково-технічної  

номенклатури і термінології 

науковий жанр адміністративний жанр ділова мова  
та її трафарети  

 
2. Відображення в лекційному курсі Миколи Зерова 

ранньої радянської теорії перекладу 
У списках обов'язкової та рекомендованої літерату-

ри, складених окремо для кожної теми у першій частині 
програми, простежується контекст формування ранньої 
радянської теорії перекладу. Ближчий погляд на ці 
джерела виявляє певні світоглядні моделі, нав'язувані 
українській перекладознавчій думці раннього сталінсь-
кого періоду, найбільш помітними серед них є такі: мо-
дель тяглості російського культурного домінування, що 
спирається на традиційні стосунки метрополії й провін-
ції; модель побудови нового, культурно гомогенного 
суспільства на основі радянського соціального ладу; 
модель формування нового типу читача з особливою 
класовою психологією сприйняття мистецтва.  

Аналіз обов'язкової та рекомендованої літератури у 
програмі Зерова розкриває теоретичні орієнтири ранньої 
радянської перекладознавчої думки, а саме: герменевти-
ка перекладу в комунікативному спрямуванні (Олександр 
Фінкель), ціннісно-мотиваційні настанови перекладача 

(Корній Чуковський та Андрій Федоров), психологічна 
значимість художньої форми (Александр Пєшковський), 
ідейна сутність літературної творчості (Леонід Тимофе-
єв), стилізація у перекладі (Володимир Державін [далі у 
тексті статті: Державин]), культурно-естетична функція 
перекладу в цільовій літературі (Микола Зеров), психо-
соціальна домінанта у перекладі (Іван Кулик), подолання 
неперекладності (Андрій Федоров) та ін.  

Обов'язковими для вивчення у програмі Миколи 
Зерова є дві праці, які мають характер підручникової 
літератури:   

1) Фінкель, Олександер. Теорія й практика пере-
кладу. Харков: Видавництво ДВУ, 1929, 166 с.  

2) Чуковский, Корней и Андрей Федоров. Искусство 
перевода. Ленинград: Академия, 1930, 236 [3] с. 

Решта джерел додаткові, тобто необов'язкові, а са-
ме такі:  

• Пешковский А. М. "Принципы и приемы стилис-
тического анализа и оценки художественной прозы (как 



ISSN 1728–2683             ІНОЗЕМНА ФІЛОЛОГІЯ. 1(53)/2021 ~ 19 ~ 

 
и художественной речи вообще)". М.: Государственная 
академия художеств, 1927, ст. 29-68.  

• Пешковский А. М. "Ритмика "Стихотворения в 
прозе" Тургенева". Впервые опубликовано в сборнике: 
"Ars poetica", вып. 1-2, Москва, 1927-28. Репринт в сбор-
нике: Русская речь. Новая серия, 2. Москва, Ленинград, 
1928.  

• Тимофеев, Леонид. Проблемы стиховедения: 
Материалы к социологии стиха. М.: Федерация, 1931, 
227 [5] с.  

• Державін, Володимир. "Проблема віршованого 
перекладу". Плужанин, № 9-10 (13-14), 1927, ст. 44-51.  

• Зеров, Микола. "У справі віршованого перекладу. 
Нотатки". Життя й революція, вип. IX, вересень 1928, 
ст. 133–146.  

• Кулик, Іван. [Передмова] "Антологія американсь-
кої поезії. 1855-1925". Харків, 1928, 313 с.  

• Федоров, Андрей. "Проблема стихотворного пе-
ревода". Поэтика. Журнал кафедры словесных ис-
кусств Государственного института истории искусств. 
Вып. II, 1927, ст. 104-118.  

• Федоров, Андрей. "Звуковая форма стихотвор-
ного перевода". Поэтика. Журнал кафедры словесных 
искусств Государственного института истории искусств. 
Вып. ІV, 1928, ст. 45-69.  

 
Графічне зображення розподілу основної та додат-

кової літератури для лекційного курсу Миколи Зерова 
"Методика перекладу" подається у Схемі 2. 

  

 

Схема 2. Розподіл основної та додаткової літератури  
для лекційного курсу Миколи Зерова "Методика перекладу" 

Загальна методика 
перекладу 

З історії українського 
перекладу 

Тема 5 Тема 6 Тема 7 

Основна: 
конспект лекцій 

викладача 

Основна: 
конспект лекцій 

викладача 

Основна: 
конспект лекцій 

викладача 

Тема 1 Тема 2 Тема 3 Тема 4 

Основна: 
Фінкель, с. 24-43 

Чуковський-Федоров, 
с. 89-92, 115-130 

Додаткова: 
Державин Основна: 

Фінкель, с. 44-73 

Основна: 
Фінкель,  
с. 128-163 

Чуковський-Федоров, 
с. 92-114 

Додаткова: 
Державин 
Зеров 
Кулик 

Федоров (1928), 
с. 45-69 

Федоров (1927), 
с. 104-118 Додаткова: 

Пєшковський (1928); 
Пєшковський (1927), 

с. 29-68 
Тимофеєв, розд. XIV 

Основна: 
Фінкель, c. 74-127 

Чуковський-Федоров, 
с. 28-68 

 
 

Монографія українського вченого та перекладача 
російською мовою Олександра Фінкеля (1899-1968), 
"Теорія й практика перекладу", опублікована в 1929 р., 
згадується Зеровим як базовий посібник. Поряд із по-
силанням на Фінкеля, який написав першу академічну 
книгу з перекладу не лише в Українській РСР, а й у 
всьому Радянському Союзі, Зеров також системно по-
силається на аналогічну російськомовну книгу про пе-
реклад: монографію Корнія Чуковського та Андрія Фе-
дорова "Искусство перевода", яка з'явилася в друці 
через рік після книги Фінкеля і відразу ж стала відомою. 
Варто зазначити, що монографія Фінкеля "Теорія й 
практика перекладу", написана українською мовою, 

зробила його одним із провідних радянських перекла-
дознавців – поряд із Чуковським та Федоровим, які спі-
льно створили першу російськомовну академічну книгу 
з перекладу "Искусство перевода" (1930).  

Книжка Фінкеля була підсумком різних перекладо-
знавчих полемік, які точились у 1920-х роках. Фінкель 
протистоїть ідеї Кулика змінювати оригінал з метою 
пристосування його до радянського читача. Хоч Фін-
кель і не виступає за повернення до принципів буква-
лізму Гумбольдта, але він однозначно негативно 
сприймає свавільне ставлення перекладача до тексту 
оригіналу, як-от вилучення та вставки. Натомість Фін-
кель висуває ідею "культурного перекладу", яка базу-



~ 20 ~ В І С Н И К  Київського національного університету імені Тараса Шевченка ISSN 1728-3817 
 
ється на з'ясуванні того, як і наскільки окремі елементи 
твору піддаються перекладу. Для досягнення цієї мети 
перекладач повинен виконати всі етапи герменевтич-
ної роботи. Більше того, на думку Фінкеля, майстер-
ний перекладач повинен розуміти так звану "вищу  
герменевтику" літературного твору як символічну зна-
кову систему загального світогляду автора, зовнішнього 
вияву авторської ідеї [7, с. 79].   

На іншому полюсі, Фінкель полемізує з українським 
літературознавцем Володимиром Державиним та його 
теорією стилізації перекладу, викладеною в статті 
"Проблема віршованого перекладу". Він виявився 
найбільшим противником Державина серед сучасних 
йому критиків. На відміну від Державина, який вважав, 
що художня цінність будь-якої структурної одиниці 
оригінального твору повинна, по можливості, відобра-
жатися в стилі перекладу, Фінкель пропонує погляд на 
художній переклад як здебільшого творчу діяльність, 
хоч і визнає, що творчість перекладача має певні об-
меження і вимагає свідомішого підходу, ніж вільний 
політ на крилах натхнення. Загалом, Фінкель задекла-
рував свою прихильність до серединної позиції між 
точним і творчим перекладом.  

1930 року Корній Чуковський опублікував уточнену 
версію своєї ранньої статті "Принципы художественного 
перевода", порівняно з її публікацією в 1920 р., у книзі 
"Искусство перевода" (с. 7–86), разом із статтею Андрія 
Федорова "Приемы и задачи художественного перево-
да", яка спиралася на однойменну доповідь Федорова, 
представлену на засіданні секції перекладачів Ленін-
градського відділення Всеросійської спілки письменни-
ків у травні 1929 р., хоча згодом обсяг її склав дві тре-
тини книги "Искусство перевода". Ця книга вважається 
визначною пам'яткою в радянській школі перекладу.  

Невіра в абсолютну перекладність, успадкована те-
оретиками раннього радянського перекладу від поетів 
Срібного віку, сприяла розвитку їх поглядів на точність 
як поняття, яке має відносний характер. Як афористич-
но зауважує Федоров у своєму розділі книги "Искусство 
перевода", "точність в одному пункті рівнозначна неточ-
ності в іншому" [8, с. 91]. Тобто, за висловом самого 
Федорова, "відтворюючи одну сторону оригіналу з най-
більшою точністю, яку дозволяє рідна мова, перекла-
дач неминуче зрадить [принципу] точності в якомусь 
іншому відношенні, передаючи особливості твору, що 
перекладається" [8, с. 90-91; переклад мій]. По суті, це 
повторені слова Федора Батюшкова зі статті 1920 р. 
про те, що переклад не може замінити оригінал (у кн.: 
Батюшков, Федор; Гумилев, Николай; Чуковский, Кор-
ней. Принципы художественного перевода, 2-е доп. 
изд. Петроград: Государственное издательство, 1920, 
60 с.). Більше того, на думку Федорова, "безглуздо ви-
магати цього від перекладу" [8, с. 91]. Але в тій же книзі 
"Искусство перевода" Корній Чуковський у своїй главі 
доводив, що переклад повинен замінити оригінал, об-
ґрунтовуючи цю заміну нібито вимогами нового, радян-
ського читача: "Новий читач більше не хоче бути задо-
воленим "Дон Кіхотом", "Робінзоном" та "Гуллівером" у 
переказах різних жвавих дам, йому потрібні переклади, 
які б замінили оригінал" [8, с. 28; курсив мій]. 

Раніше Федоров, аргументуючи у своєму нарисі 
"Проблема стихотворного перевода" (Поэтика. Журнал 
кафедры словесных искусств Государственного инсти-
тута истории искусств. Вып. II, 1927, ст. 104-118) не-
можливість досягнути повністю точного перекладу, по-
яснює, що він трактує вірш як складне ціле, яке скомпо-
новане з численних ієрархічно розташованих елемен-
тів, кожен з яких може бути переданий повністю або ні, 
може зникнути або бути заміненим іншими елементами, 

а крім того, у перекладі можуть з'являтися абсолютно 
нові елементи. А вже у книзі 1930 року "Искусство пе-
ревода" перед терміном "точний переклад" Федоров 
надає перевагу терміну "адекватний переклад", який він 
інтерпретує російською мовою як "полноценный пере-
вод" (повноцінний переклад).  

До початку 1930-х років поняття "адекватного пе-
рекладу", поряд із поняттям "точного перекладу", в 
основному розглядалось як близьке відтворення мов-
них та стилістичних особливостей оригінального текс-
ту і трактувалось як таке у Батюшкова, Фінкеля, (Ми-
хайла) Алексєєва, Зерова та ін. Однак із середини  
30-х років минулого століття радянська перекладацька 
думка відокремила термін "адекватний переклад" від 
орієнтації на вихідну мову і прив'язала його до орієн-
тації на цільову мову та функції, що приписуються 
перекладу в цільовому середовищі.  

До середини 30-х років термін "адекватний пере-
клад" продовжує вживатися поряд із терміном "точний 
переклад" як його замінник або майже синонім, із суттє-
вою різницею, що вектор орієнтації змінився на проти-
лежний, тобто на цільову мову і сприйняття твору ці-
льовою аудиторією. Термінологічна заміна Федоровим 
"точного" перекладу на "адекватний" у напрацьованій 
ним лінгвістичній теорії перекладу була підхоплена 
вченими-літературознавцями, але не його сумніви що-
до повної перекладності певних мовних елементів у 
літературному творі. Навіть якщо не кожен словесний 
засіб однаковою мірою перекладається – цей мовний 
факт усе менше турбував радянських теоретиків, адже 
у радянській естетичній парадигмі загальний ідеологіч-
но-емоційний вплив художнього тексту, а не його вер-
бальна форма, отримав домінуючий статус, тоді як різ-
номанітним словесним засобам у тексті першотвору з 
середини 30-х років уже відводилася службова роль і 
другорядне місце щодо ідейної суті твору. Російська 
радянська теорія перекладу, орієнтуючись на нового 
читача (за Чуковським) і спираючись на габітус радян-
ського громадянина, поступово витіснила теоретичну 
різноманітність 1920-х років, орієнтовану на першотвір, 
засуджуючи формальну точність як літералізм і фак-
тично виступила за заміну оригінального твору його 
одомашненою (русифікованою) версією. 

 
3. Термінологічна та методологічна новизна про-

грами Миколи Зерова, її релевантність до сучасних 
перекладознавчих дискурсів  

Попри обов'язкову фонову присутність більшовиць-
кої риторики, програма Зерова втілює і розвиває низку 
перспективних ідей раннього радянського перекладо-
знавства, так що вибудовуються деякі паралелі між 
міркуваннями Зерова і вільною перекладознавчою дум-
кою західної Європи, а деякі з проблемних питань, заяв-
лених у його програмі курсу з методики перекладу, на-
були актуальності у другій половині ХХ ст. й донині за-
лишаються актуальними, як-от виховання перекладаць-
ких кадрів, навчання редакторів та рецензентів пере-
кладу, а це означає якнайширше охоплення всіх аспек-
тів перекладацької діяльності як фахової праці та усві-
домлення стилістичної багатовимірності художнього 
тексту. Актуальним для сьогодення є дослідження соці-
ального портрета перекладача та соціальної функції 
перекладу, про що Зеров вів мову окремо, підкреслюю-
чи важливість розрізняти cоціально-культурний рельєф 
слова, його асоціативну насиченість у різних контекс-
тах. Проблема віддавання в перекладі некодифіковано-
го мовлення, соціальних діалектів та просторіччя зали-
шається на сьогодні досі відкритою.  



ISSN 1728–2683             ІНОЗЕМНА ФІЛОЛОГІЯ. 1(53)/2021 ~ 21 ~ 

 
Програма Зерова вказує на вочевидь цікаві дискусії, 

свідками яких були слухачі його лекцій: про можливість 
і неможливість адекватного перекладу, критерії точнос-
ті в перекладі текстів різних літературних родів та жан-
рів, про вибір між орієнтацією на власну мовну культуру 
("своємовність") та орієнтацією на мовні особливості 
першотвору ("чужомовність"), що корелює зі стратегія-
ми доместикації та форенізації в сучасній англомовній 
термінології; про інтернаціональність у передаванні 
термінів та номенклатури, яка в Радянському Союзі 
посутньо дорівнювала русифікації національних мов, а 
в сьогочасній геополітичній ситуації означає ще й за-
силля англіцизмів у локальні мови (зокрема, в українсь-
ку). В перекладознавстві сьогоднішнього дня дискусія 
про "своємовність", чи одомашнювальний переклад,  
vs. "чужомовність", чи переклад очужувальний, набула 
особливої гостроти й неоднозначності залежно від мови 
оригіналу та перекладу: форенізація в перекладі на гло-
бальну мову, як-от англійська, нині асоціюється з антиім-
періалістичним спрямуванням перекладу (Лоренс Венуті 
[14]), тоді як форенізація в перекладі з англійської якоюсь 
малою мовою, зокрема каталонською, навпаки, означа-
тиме колонізаційний наступ на цю мову (Ентоні Пім [13]).   

Взаємодоповнюючись, програми лекційних курсів з 
методології та методики перекладу Калиновича і Зеро-
ва особливо корелюють із сучасною школою описового 
перекладознавства, вперше вводячи до наукового вжит-
ку українською мовою як сам термін "перекладознав-
ство", точний англомовний відповідник якого був запро-
понований одним із засновників описового перекладо-
знавства лише на початку 1970-х років (Джеймс Голмс 
[10]), так і цілісне бачення будови цієї розгалуженої  
дисципліни. Також інтегральна модель перекладознав-
ства Калиновича–Зерова як окремої наукової галузі й 
навчальної дисципліни суголосна з теорією полісисте-
ми, що напрацьовувалася в рамках описового перекла-
дознавства (Ітамар Івен-Зогар [9]). Сукупно, у цих про-
грамах вперше для європейського перекладознавства 
окреслюється багатоаспектний зміст перекладознав-
ства як навчального предмета і науки про переклад з її 
загальнотеоретичною, спеціально-теоретичною, ме-
тодико-описовою та прикладною галузями, включаючи 
до останньої методику викладання перекладу, органі-
зацію перекладацької праці та видавничий менедж-
мент перекладної літератури.  

 
Висновки  
І. На рубежі 1920-30-х років художній переклад україн-

ською мовою почав стрімко розвиватися й у перспективі 
мав набирати ще більших обертів. Цей факт засвідчу-
ється не лише вже наявними натоді друкованими ви-
даннями, а й ретельно складеними видавничими пла-
нами з випуску перекладної літератури на широкий 
книжковий ринок. Такі плани мало не одне українське 
видавництво на той час. Так, укладений Миколою Зе-
ровим "Список творів чужоземних літератур, що їх ба-
жано перекласти в першу чергу", який містив понад 
140 позицій за авторами основного списку і понад сто 
додаткових позицій, адресувався до видавничого сек-
тора "Література і Мистецтво" від Кабінету порівняльно-
го вивчення літератур при Інституті Тараса Шевченка. 
Масштаби (та й сам факт) академічного планування 
випуску перекладної літератури особливо вражають з 
огляду на те, що такий розлогий список іноземних авто-
рів для перекладу, по-перше, мав ще бути доповнений 
окремим списком творів другої половини ХІХ століття 
та планом перекладів з літератур народів Сходу і  
слов'янських літератур, який, прогнозовано, теж виявив-
ся б некоротким, а по-друге, завдання з перекладу такої 

значної кількості текстів розраховувалося всього лише 
на п'ять років, тобто на т. зв. "п'ятирічний план", а отже, 
у перспективі перекладна література планувалася до 
видання не в менш солідних обсягах. Як сам Зеров  
зазначав у вступній записці до свого "Списку творів  
чужоземних літератур", для перекладу обиралися твори 
не тільки широкознаних, а й "забутих" уже на той час 
авторів. Таким чином переосмислюється класичний 
літературний канон, бо ідеться про тих авторів, чиї тво-
ри варто перекласти не так чи не лише за суто естетич-
ними ознаками, а й завдяки ідеям, які вони втілюють: 
співзвучним або своєму історичному часові, або ж су-
часній добі. Крім того, важливим акцентом є намір не 
дублювати російськомовні переклади, тобто дублювати 
лише за необхідності ("твори, поширені в російських 
перекладах, наводяться лише почасти"), а натомість, 
друкувати переважно такі твори, які "або зовсім не  
перекладені російською мовою, або зараз не приступні 
російському читачеві" [3]. Такі аргументи, як певна  
ідеологічна вартість того чи іншого твору, його суголос-
ність епосі бурхливих 1920-х, відповідно можливість 
засвоїти цікаві та корисні уроки для свого часу, а при 
цьому ще й відсутність перекладу російською мовою, 
пояснюють появу в "Списку" Зерова чималої кількості 
авторів, яких можна більшою мірою назвати журналіс-
тами, ніж власне письменниками. Відтак, за задумом 
Зерова, у перекладах мали бути широко представлені й 
есеїстичний, (авто)біографічний та публіцистичний  
жанри, включно з нарисами, репортажами та іншими 
гострими газетними публікаціями "на злобу дня".       

ІІ. Програми курсів "Методологія перекладу" (напра-
цьована проф. Михайлом Калиновичем) та "Методика 
перекладу" (напрацьована проф. Миколою Зеровим), 
що читалися 1932-33 навч. року в Київському інституті 
лінгвістичної освіти, сукупно відображають і розвивають 
попередні напрацювання не лише власне української, 
але й ширше, радянської (в основному, російської) тео-
рії перекладу. Аналіз концептуально-джерельної бази 
цих двох щільно поєднаних між собою програм, а саме: 
добору в них обов'язкової та рекомендованої літерату-
ри, висвітлення актуальної для тогочасся перекладо-
знавчої проблематики, запровадження нових напрямків 
досліджень у галузі перекладу та нової термінології, 
адекватної для завдань цих досліджень, спонукає до 
переосмислення всієї ранньої радянської теорії пере-
кладу крізь призму ваги та значення в ній української 
перекладознавчої думки. Разом із Михайлом Калинови-
чем, Микола Зеров створював першу цілісну (голістич-
ну) концепцію перекладознавства як сучасної науки з 
широко розгалуженою структурою й тісними інтердис-
циплінарними зв'язками, до якої крім теоретико-
методологічного, методичного та діяльнісно-організа-
ційного напрямків, також долучено історіографічний 
напрямок: історію перекладознавства, загальну історію 
перекладу та національні історії перекладу й перекла-
дацьких традицій. Безпосередньою розробкою концеп-
ції національної історії перекладу в Україні та напрацю-
ваннями з методики її викладання відзначається про-
грама курсу Миколи Зерова.     

 
Список використаних джерел  
1. Азов, Андрей. Поверженные буквалисты. Из истории художе-

ственного перевода в СССР в 1920–1960-е годы. – Москва:  Изд. дом 
Высшей школы экономики, 2013 (Серия "Исследования культуры"). 

2. Джугастрянська Юлія, Стріха Максим. Важлива пам'ятка з 
історії українського перекладознавства // Кальниченко, О. (ред.). Новий 
Протей, 2015. – Вип. 1. – С. 133-135.  

3. Зеров, М. К. До сектора літератури й мистецтва. Список творів 
чужоземних літератур, що їх бажано перекласти в першу чергу 
(31 березня 1930 р.) [Від Кабінету Порівняльного Вивчення Літератур. 
Голова Кабінету О. Білецький. Член Кабінету А. Лейтес]. Харків. 



~ 22 ~ В І С Н И К  Київського національного університету імені Тараса Шевченка ISSN 1728-3817 
 
31 березня 1930. – Машинопис тексту. З архіву Літературного Музею 
Григорія Кочура в Ірпені, 9 стор. формату А "юридичний".  

4. Зеров, Микола. Програма курсу "Методика перекладу". 9.ІХ.1932. – 
Машинопис тексту. З архіву Літературного Музею Григорія Кочура в 
Ірпені, 9 стор. формату А4.  

5. Мисечко, Ольга. Спеціальні лінгвістичні навчальні заклади як но-
ва форма підготовки в Україні викладачів іноземних мов у 30-х рр. XX ст. 
// Історико-педагогічний альманах, 2007. – Том 1. – Вип. 2. – С. 34-37. 

6. Мураховський, Анатолій. Українське книговидання: радянська 
доба і сьогодення // Вісник Книжкової палати, 2014. – № 6. – C. 10-13.  

7. Фінкель О.М. Теорія й практика перекладу (1929) / Черноватий Л. М., 
Карабан В. І., Подміногін В. О., Кальниченко О. А., Радчук В. Д. (ред.). 
О. М. Фінкель – забутий теоретик українського перекладознавства: 
Збірка вибраних праць. – Вінниця: Нова Книга, 2007. – С. 49-182.  

8. Чуковский Корней, Федоров Андрей. Искусство перевода. Ленин-
град: Академия, 1930, 236 [3] с.  

9. Even-Zohar, Itamar. Polysystem Theory. Poetics Today: International 
Journal for Theory and Analysis of Literature and Communication. Tel Aviv: 
Schenkman Publishing Company, Inc., 1990. – Vol. 11. – Issue 1. – 9 pp. 

10. Holmes, James S. 1988 (1975). The Name and Nature of Transla-
tion Studies. In James S. Holmes (ed.). Translated! Papers on Literary 
Translation and Translation Studies. Amsterdam: Rodopi, 1988. – P. 66-80. 

11. Kalnychenko Oleksandr & Kamovnikova Natalia. Teaching transla-
tion: academic courses in "translation theory and practice" of the early 
1930s. [Кальниченко О. А., Камовнікова Н. Є. Навчання перекладу: 
інститутські програми з перекладознавства початку 1930-их років] // 
Вісник ХНУ імені В.Н. Каразіна. Серія: Іноземна філологія. Методика 
викладання іноземних мов. – 2020. – Вип. 91. – C. 147-155.  

12. Kolomiyets, Lada. A Psycholinguistic Analysis of the First Ukrainian 
Syllabi on General and Special Methodology of Translation by Mykhailo 
Kalynovych and Mykola Zerov // East European Journal of 
Psycholinguistics, 2020. – Vol. 7. – № 2. – P. 135-154.  

13. Pym, Anthony. Method in Translation History. Manchester: St. Je-
rome, 1998.  

14. Venuti, Lawrence. The Translator's Invisibility: A History of Transla-
tion. London & New York: Routledge, 1995. 

 
Надійшла  до  редколег і ї  25 .0 5 . 21  

 
 

Lada KOLOMIYETS, Dr. Sci. (Philol.), Prof.   
Taras Shevchenko National University of Kyiv, Kyiv, Ukraine 

 

MYKOLA ZEROV'S INNOVATION IN PLANNING THE TRANSLATION REPERTORY  
AND DEVELOPING A LECTURE COURSE ON TRANSLATION METHODS 

(Afterword by the editor-compiler to the publication of archival materials of M.K. Zerov "A List of works of foreign literature that should be 
translated in the first place" and "Course syllabus 'Methods of translation' ")  

 
The author of the article analyzes two archival typewritten texts by M. K. Zerov, entitled "A List of works of foreign literature that should be 

translated in the first place" (March 31, 1930; sheets of format A "legal," 9 pages) and "Course syllabus on 'Methods of translation'" (September 9, 
1932; A4 sheets, 9 pages) from the archives of the Literary Museum of Hryhoriy Kochur in Irpin. These materials are published for the first time. 
Both archival texts make a significant contribution to the Ukrainian translation thought, the history of publication planning, the teaching of general 
methods of translation and the writing of the national history of literary translation. Mykola Zerov's "List of works of foreign literature that should be 
translated in the first place" contains more than 140 names of the authors of the main list and more than one hundred additional names. The list 
was to be supplemented by a separate list of works from the second half of the 19th century and a plan for translations from the literatures of the 
East, as well as Slavic literatures. The task of translating such a large number of texts was designed for the so-called "five-year plan" (Stalin then 
introduced the first five-year plan, 1928-1932; a list of economic tasks to be completed in five years). The works of not only well-known but also by 
then "forgotten" authors were chosen for translation, i.e., those whose works were outside the European classical canon, but who were ideological-
ly consonant either with their own time or with the modern times. In addition, it was planned to publish mostly works that had not yet been translat-
ed into Russian. Thus, the plan of publishing foreign authors submitted by Zerov offered for publication not only works of art, but also essays, 
(auto)biographical and journalistic texts, which significantly expanded the genre diversity of Ukrainian translation. As a lecturer at the Ukrainian 
Institute of Linguistic Education (1932-33 academic year), Mykola Zerov reflected on the early Soviet theory of translation and developed it in the 
syllabus of his course "Methods of Translation." This was the first Ukrainian curriculum in translation methods, along with the curriculum of 
Mykhailo Kalynovych in translation methodology and as its direct continuation. Collectively, these two programs for the first time for the European 
translation thought outlined the multifaceted content of translation studies as a university subject and science with its general-theoretical, special-
theoretical, methodological-descriptive and applied fields, including the training of translators, editors and critics of literary translation, further 
organization of translator's work and field planning of translated literature. The article argues the thesis about the development by M. Kalynovych 
and M. Zerov of the first holistic concept of translation studies as a modern science with a broadly branched structure and close interdisciplinary 
links. A special merit of Zerov is the development of the concept of the national history of translation and the introduction of the history of Ukraini-
an literary translation into the educational program of the higher school.  

Keywords: Mykola Zerov, world literature, publishing planning, translation methods, early Soviet translation studies. 
 

References  
1. Azov, Andrey (2013). Poverzhennye bukvalisty: Iz istorii khudozhestvennogo perevoda v SSSR v 1920-1960-e gody [The defeated lite-

ralists: From the history of literary translation in the USSR in the 1920s-60s]. Moscow: Vysshaya shkola ekonomiki (Culture Research Series).   
2. Dzhuhastrianska Yulia & Strikha Maksym (2015). Vazhlyva pamiatka z istorii ukrainskoho perekladoznavstva [An important docu-

ment from the history of Ukrainian translation studies]. In Kalnychenko, O. (ed.). Novyi Protei. Volume 1, 133-135.  
3. Zerov, M. K. (1930). Do sektora literatury i mystetstva. Spysok tvoriv chuzhozemnykh literatur, shcho yikh bazhano pereklasty v 

pershu cherhu: Vid Kabinetu Porivnialnoho Vyvchennya Literatur [To the sector of "Literature and Art." A List of the works of foreign 
literature that should be translated in the first place: From the Cabinet of Comparative Studies of Literature]. Kharkiv. March 31, 1930. – 
Typescript. From the archives of the Literary Museum of Hryhoriy Kochur in Irpin.  

4. Zerov, Mykola (1932). Prohrama kursu "Metodyka perekladu" [Program of the course "Methods of translation"]. Typescript. From the 
archives of the Literary Museum of Hryhoriy Kochur in Irpin. 9 pages.  

5. Mysechko, Olha (2007). Spetsialni lingvistychni navchalni zaklady yak nova forma pidhotovky v Ukraini vykladachiv inozemnykh mov 
u 30-kh rokakh XX st. [Special linguistic educational institutions as a new form of training of foreign language teachers in Ukraine in the 
1930s]. Istoryko-pedahohichnyi almanakh [Historical and pedagogical almanac], Vol. 1, Issue 2, 34-37. 

6. Murakhovskyi, Anatolii (2014). Ukrainske knyhovydannia: radianska doba i siohodennia [Ukrainian book publishing: Soviet era and 
the present]. Visnyk Knyzhkovoi palaty, № 6, 10-13.  

7. Finkel, Oleksander M. 2007 (1929). Teoriia i praktyka perekladu [Theory and practice of translation]. In Chernovatyi L. M., Karaban V. I., 
Podminogin V. O., Kalnychenko O. A., Radchuk V. D. (eds.). O. M. Finkel – a forgotten theorist of Ukrainian translation studies: A 
Collection of selected works. Vinnytsia: Nova Knyha, 49-182. 

8. Chukovsky Korney & Fedorov Andrey (1930). Iskusstvo perevoda [The Art of Translation]. Leningrad: Academia, 236 [3] p. 
9. Even-Zohar, Itamar (1990). Polysystem Theory. Poetics Today: International Journal for Theory and Analysis of Literature and 

Communication. Tel Aviv: Schenkman Publishing Company, Inc., Vol. 11, Issue 1, 9.   
10. Holmes, James S. 1988 (1975). The Name and Nature of Translation Studies. In James S. Holmes (ed.) 1988. Translated! Papers 

on Literary Translation and Translation Studies. Amsterdam: Rodopi, 66-80.  
11. Kalnychenko Oleksandr & Kamovnikova Natalia (2020). Teaching translation: academic courses in "translation theory and practice" 

of the early 1930s [Кальниченко О. А., Камовнікова Н. Є. Навчання перекладу: інститутські програми з перекладознавства початку 
1930-их років]. Visnyk KHNU imeni V.N. Karazina. Seriia: Inozemna filolohiia. Metodyka vykladannia inozemnykh mov [Bulletin of  
V.N. Karazin Kharkiv National University. Series: Foreign Philology. Methods of teaching foreign languages], Vol. 91, 147-155.  

12. Kolomiyets, Lada (2020). A Psycholinguistic Analysis of the First Ukrainian Syllabi on General and Special Methodology of Transla-
tion by Mykhailo Kalynovych and Mykola Zerov. East European Journal of Psycholinguistics, Vol. 7, № 2, 135-154.  

13. Pym, Anthony (1998). Method in Translation History. Manchester: St. Jerome.  
14. Venuti, Lawrence (1995). The Translator's Invisibility: A History of Translation. London & New York: Routledge. 



ISSN 1728–2683             ІНОЗЕМНА ФІЛОЛОГІЯ. 1(53)/2021 ~ 23 ~ 

 
УДК 821(161.2+161.1+111).091 

Леся КОНДРАТЮК, канд. філол. наук 
Національний університет оборони імені Івана Черняховського, Київ, Україна, 

Марія КОЧУР, директор  
Літературний музей Григорія Кочура, Ірпінь, Україна 

 
ПАРАЛЕЛІ В ЖИТТІ ТА ТВОРЧОСТІ М. ЗЕРОВА ТА Г. КОЧУРА  

 
На основі архівних документів, що зберігаються в літературному музеї Григорія Кочура, проведено паралелі у 

життєвих і творчих шляхах двох визнаних майстрів українського художнього перекладу – Учителя та Учня – Миколи 
Зерова і Григорія Кочура. Особливу увагу приділено спогадам Григорія Кочура про свого університетського ментора, 
"блискучого промовця", "людину енциклопедичних знань" та "найяскравішу постать" серед педагогів філологічного 
факультету в Київському університеті, куди майбутній перекладач вступив саме з метою "слухати Зерова". Описа-
но повернення імені Миколи Зерова в літературний процес та історію української літератури після його реабілітації 
в 1958 р., зокрема, висвітлено активну роль Григорія Кочура, який публікував у пресі відгук на кожен  
ненадрукований новознайдений вірш свого учителя, доклав багато зусиль для виходу книжки Миколи Зерова "Вибране" 
(1966), організував вечір у Спілці письменників "Зеров як перекладач". Наведено спогади сучасників про теплі стосунки 
Григорія Кочура із сім'єю рідного брата Миколи Зерова та співпрацю з вдовою Софією Зеровою, яка розбирала архів чо-
ловіка й дарувала потрібні для роботи книжки Григорію Кочуру. Запропоновано для ознайомлення листи мовознавця, 
педагога Людмили Курилової до Григорія Кочура та Юрія Шевельова, у яких вона описує свої спогади про Миколу Зерова. 

Ключові слова: Микола Зеров, Григорій Кочур, архівні документи, спогади, друк літературної спадщини.  
 

… А ранок? Ранок, він гряде 
Неспішним кроком пілігрима. 

Євген Маланюк 
 

Вірш присвячений Миколі Зерову в 1959 р., в якому 
підкреслюється, що ім'я митця та вченого відновиться, 
що його коротке життя минуло недарма. Магнетична 
сила [1, с. 3] ідей Миколи Зерова надихнула ще не один 
десяток поетів, перекладачів, прозаїків, критиків та лі-
тературознавців. 

"Лекції Миколи Зерова зачарували мене – красно-
мовство професора, його ерудиція були просто диво-
вижні… Блискучий промовець, поет, критик, перекла-

дач, людина енциклопедичних знань, він був, безпереч-
но, найяскравішою постаттю серед загалом дуже силь-
ного колективу педагогів філологічного факультету" [8, 
с. 22] (зі спогадів Г. Кочура про свого ментора). 

Дійсно, Г. Кочуру дуже пощастило з педагогами, а 
найцінніше, що він продовжував нести досить високо 
саме українське слово, незважаючи на всі перешкоди 
та негаразди в житті.  

 

 
 

Зеров належав до літературної групи, відомої під 
умовною назвою "неокласики" (крім нього, в цю групу 
входили М. Драй-Хмара, М. Рильський, П. Филипович 
та ін.). Представники цієї групи були об'єктом гострої 
критики. Д. Наливайко у статті "Українські неокласики і 
класицизм" зазначає та пояснює, чому "… неокласи-
цизм Зерова та його групи був спробою протистояння і 
протидії злому хаосові тогочасної української дійсності, 
в сутності своїй мужньою і відчайдушною спробою його 
духовного й поетичного подолання" [5, с. 112]. 

Цілу епоху в історії українського перекладацького 
мистецтва створили переклади М. Зерова. Чи не най-
ціннішу частину його спадщини становлять незрівнянні 
переспіви з римських поетів. Завдячуючи йому, чарівно 
зазвучали по-українському твори багатьох французь-
ких, російських, польських, італійських, англійських, 
білоруських поетів [5, с. 325]. 

Г. Кочур є вірним послідовником М. Зерова, який, як 
вважав М. Стріха, був "неформальним лідером школи 
українського перекладу 1960–1980-х рр.". Його поетичні 
переклади поглиблювали традиції неокласиків, розви-
вали школу великого вчителя – Миколи Зерова. На  
думку Л. Коломієць, "це була школа збалансованого 
перекладу: із суворо дисциплінованим розміром, добір-
ним поетичним словником, що відображає й розвиває 
естетичний канон неокласиків, та ретельним слідуван-
ням за смисловим змістом першотвору, зберігаючи  
якнайбільше його поетичних і смислових деталей. До 
речі, тенденція до зростання смислової творчості пере-
кладу характеризує новий, кочурівський етап у розбу-
дові перекладацької школи неокласиків" [3, с. 9]. 

Ось ще одне підтвердження того, що життя та твор-
чість обох дуже схожі: "Зеров і взагалі дуже надається 
до перекладу будь-якою європейською мовою. Він між-
народний за своєю культурою. Крім того, Зеров особ-

© КОНДРАТЮК Леся, КОЧУР Марія, 2021



~ 24 ~ В І С Н И К  Київського національного університету імені Тараса Шевченка ISSN 1728-3817 
 
ливо захоплювався сонетом, любив його, розвивав, 
культивував в українській поезії. Сонет дуже строгий, 
вимогливий до автора, і до перекладача. Він робить 
неможливою всяку балаканину. Любов до сонета також 
привернула Г. Кочура до Зерова" [10, с. 113]. 

Професора і поета Миколу Зерова, людину лагідної 
вдачі, людину, що ніколи в руках зброї не мала, людину 
гуманну, нездібну не тільки вбити когось, а навіть скрив-
дити, зробили провідником терористичної групи. Його 
категорично обвинувачували, що він вже в останньому 
році дійшов був до такої бойової експансії, що всім сво-
їм співучасникам дав конкретне терористичне завдання 
з точно визначеним часом його виконання. Акт терору 
мав здійснюватись над Постишевим, Петровським та 
іншими [2, с. 57]. 

Григорій Кочур теж зазнав схожих звинувачень та 
страждань. Григорій Порфирович у найскладніший пе-
ріод свого життя в сталінських таборах написав оригі-
нальні 27 віршів "Інтинського зошита". Це допомогло 
йому вижити та не зламатись [12, с. 105]. 

Можна зректись усього. Можна дійти до остаточного 
самознищення. Можна всього позбутися, усе загубити й 
нічого не мати. Можна потрапити до в'язниці, стати  
в'язнем. Чимало було тих, що, сидячи під слідством, 
місяцями витримували гніт допитів і знаходили в собі 
моральну й творчу силу, яку треба було мати, щоб і під 
час слідства, і потім на засланні продовжувати свій 
труд над перекладом "Енеїди". Виростає в образ зво-
рушливий і героїчний, де некорисливість праці сполу-
чається з її самовідданою величністю [2, с. 61]. 

Працюючи над монографією "Стильові тенденції лі-
тературного імпресіонізму" [8], питання стилю, течій, 
напрямів теж піднімались у цьому дослідженні. Ці пи-
тання є неоднозначними, ось як М. Зеров, розглядаючи 
"Напрямки і течії в новому українському письменстві", 
висвітлює це питання. "Подібно до нового російського 
або нового польського письменства, українська літера-
тура протягом ХІХ–ХХ ст. являє картину послідовного 
панування п'яти літературних течій – класичної, сенти-
ментальної, романтичної, реалістичної та новороман-
тичної. Але в характері цих течій, їх потужності й трива-
лості, в розвитку відповідних ідеологій та способів пи-
сання у нас були деякі своєрідні риси. Одні течії з'яв-
ляються у нас із запізненням і переходять, не викрис-
талізувавшись, інші, навпаки – виявляються сильно й 
різко, тримаються довго і потім якийсь час переживають 
себе в застиглих, скам'янілих формах [6, с. 15]. 

Немає сумнівів, що обидва ментори були дуже схожі 
за творчими уподобаннями, світоглядом і життєвою 
долею. Єдина відмінність, що Г. Кочур повернувся жи-
вим і продовжував зберігати й розвивати спільні творчі 
наміри та традиції. Про це свідчать архівні документи, 
які збереглися в його будинку-музеї.  

Почнемо зі спогадів Григорія Порфировича про сво-
го вчителя. "Передо мною дуже важке завдання, якого, 
мабуть, і не можна задовільно виконати: коротко розка-
зати про того, про кого можна говорити годинами і дня-
ми, – про Миколу Зерова. Насамперед треба розв'язати 
одну проблему. Наголошують це прізвище по-різному: 
кажуть Зéров і кажуть Зерóв. Коли спитали раз Миколу 
Костьовича, як же його прізвище треба вимовляти, щоб 
це було коректно, то він відповів у властивій йому ма-
нері: "А я однаково відгукуюсь – і на ямб, і на хорей". 
Але все-таки вважається, що краще – якось більш ви-
сокий стиль – наголошувати на першому складі – 
Зéров. Це так само як є російське прізвище Іванóв. Всі 
кажуть Іванóв, але поет В'ячеслав Іванов користувався 
лише формою Івáнов. Отже, умовимось ми, що у нас 
фігуруватиме Микола Зеров – одна із центральних по-
статей в українському літературному процесі 20-х і  
30-х рр. нашого століття.  

Він пережив різні стадії – і великої популярності, і 
великої ворожнечі, і широкого розголосу, і повного за-
мовчування. Тепер у нас, здається, все вже стало на 
свої місця. Видано двотомник, який хоча і не включає 
всього того, що він написав і переклав, але все-таки 
основні тексти там є. Дочекався він уже не тільки ста-
тей про себе, а навіть окремої монографії, яка от ле-
жить переді мною, і яку написав київський літературо-
знавець В'ячеслав Брюховецький.   

Отже, цим моє завдання нібито і спрощується. Я 
можу тільки додати до того, що вже написано, ще деякі 
деталі, які, може, якось-то не попали в коло зору тих, 
хто писав про Зерова. І крім того, в мою розповідь вхо-
дить іще мотив особистий. Я вважаю себе учнем Зеро-
ва, тому що прослухав його курс історії української лі-
тератури в Київському університеті, який звався тоді 
Інститутом народної освіти. Там, правда, розподіл ма-
теріалу був такий: стару українську літературу звичайно 
читав Сергій Іванович Маслов, а Зеров вступав уже з 
другого курсу із творчості Котляревського. Але в той рік, 
коли я став студентом, саме вийшло так, що Маслов 
був затруднений на якійсь іншій роботі, йому доручили 
якийсь інший курс, а все, що стосувалося старої україн-
ської літератури, викладав Микола Зеров. Його слава 
як лектора була настільки велика, що я задовго до того, 
як його почув і побачив, знав уже, що от у Києві єсть 
такий Зеров, і що я обов'язково повинен вступити до 
Київського інституту. Хоча ми (я сам з Чернігівщини), як 
Чернігівська область, більше примикали до Харкова, де 
теж викладав видатний літературознавець Олександр 
Іванович Білецький, я все-таки пожертвував лекціями 
Білецького, з яким пізніше теж був знайомий, навіть 
працював разом, а приїхав слухати Зерова. Коли я 
вступив на перший курс, виявилося, що Зеров починає 
читати нам з другого курсу, і я, не витерпівши, підгово-
рив ще пару студентів, і ми пішли до другокурсників, 
щоб почути Зерова у них. Він одразу дуже жваво зреа-
гував на це: "Ага, у нас сьогодні й гості є!" Перед лекці-
єю у нього була така звичка – робити, так би мовити, 
розминку. Він розповідав щось таке, що не стосувалося 
лекції – який-небудь випадок, що йому трапився у той 
день, який-небудь спогад, а потім уже була пауза, він 
настроювався і починав лекцію. Ходив він із дуже ста-
рим, обтріпаним портфелем, виймав звідти писаний 
текст, клав його десь осторонь і ніколи туди не загля-
дав. Він не тільки викладав, нікуди не дивлячись, а на-
віть цитати, інколи довгі прозові цитати, наводив без 
помилки з пам'яті. Пам'ять у нього була надзвичайна, 
така, мабуть, феноменальна, як і його красномовство. 
Cлова він ніколи не шукав, не робив пауз, слова нібито 
напливали на нього самі, цитат йому не треба було 
читати з писаного тексту, він їх читав напам'ять. 

Ще особливістю Зерова була якась, якби так сказати, 
інтимність чи сердечність у викладі. Він одразу ж усім 
своїм виглядом показував, що він не байдужий до того, 
що він розповідає, що він цим живе, і оця заінтересова-
ність лектора передавалася студентам, вони теж слуха-
ли не так байдуже, як вони слухали інших, нехай навіть 
теж красномовних викладачів. Цікаво, що він обирав од-
разу в аудиторії жертву – якого-небудь студента чи сту-
дентку, дивився на неї, і виникало враження, що це саме 
для неї він викладає, в усякому разі, й інші, навіть почу-
ваючи це, з не меншою увагою його слухали. 

Треба сказати, що лекціями наше спілкування із Зе-
ровим не обмежувалося. У той час були художні гуртки 
чи позалекційні гуртки різного типу серед студентської 
аудиторії. Був, наприклад, такий ГУКУС. Ця абревіатура 
позначала Гурток культури українського слова. Що 
там робили? Студенти брали собі тему якусь літератур-
ну, виступали з доповіддю, ту доповідь обговорювали, а 
керівник, тобто Микола Зеров, який тут сидів, потім уза-



ISSN 1728–2683             ІНОЗЕМНА ФІЛОЛОГІЯ. 1(53)/2021 ~ 25 ~ 

 
гальнював це у заключному слові. Інколи виступали 
студенти із власними спробами перекладу, виносили на 
суд свої власні переклади, причому одним із найрані-
ших отаких-от дебютантів був молодший брат Миколи 
Зерова Михайло, що потім уже геть пізніше здобув собі 
голосне ім'я як Михайло Орест.  

Нас, наш курс з інституту випустили трохи раніше, 
на півроку раніше, тому що відчувався брак у вчите-
лях, потрібно було дати Наркомату освіти свіжовипе-
чених і через те вже, може, трошки недопечених вчи-
телів, і навіть практики педагогічної, як слід, ми не 
пройшли. То звичайно, як на практику давали студен-
та, то він повинен був прочитати цілий якийсь курс, а 
потім вже його обговорювали. Ми обмежились тим, що 
прочитали по одній лекції. Мені довелося читати лек-
цію на Подолі в такій установі, яка звалася Силікатний 
технікум. Я потім намагався знайти, де він містився, 
там уже не було такого технікуму, я так і не знаю, чи 
зберігся принаймні той будинок. 

У Силікатному технікумі викладав українську літе-
ратуру педагог на прізвище Христич. Значить, він за-
мість себе поставив там мене, і я повинен був от узяти 
і прочитати лекцію про "Лісову пісню". Я вийшов, під-
няв голову... і остовпів: на задніх партах сиділи Мико-
ла Зеров і Борис Якубський, які прийшли послухати 
мою лекцію. Ну, якось отямившись, я все-таки довів 
цю лекцію до кінця. І потім мені переказували, що Ми-
кола Зеров казав: "А ви знаєте, з нього виробиться 
колись непоганий лектор". Не знаю, чи я поганий чи 
непоганий лектор, чи виправдав я пророкування Зеро-
ва, але тоді я дуже пишався. Це був рік, очевидно, 
тридцять перший чи початок тридцять другого, отаке, 
на межі тридцять першого і тридцять другого. 

Ну, після того, як нас отак недопеченими випустили, 
так мене відправили викладати одразу в Молдавію, яка 
була тоді іще автономною республікою, отже, підлягала 
Україні, і я зі змінами столиці, значить, мандрував: по-
чали у Балті, потім столицю перенесли у Тирасполь – я 
працював у Тирасполі. Щороку я приїздив на канікули у 
Київ, щороку робив візиту до Зерова, і розмовляли з 
ним на різні теми. 

Одна із тем була така. На той час один наш профе-
сор західноєвропейської літератури Степан Володими-
рович Савченко затіяв видати антологію французької 
поезії. Він повинен був бути редактором, далі – мово-
знавець Михайло Якович Калинович, надзвичайно ку-

льтурна людина і не такий вже й далекий до літератури, 
у нього є така книжка "Шляхи розвитку нової французь-
кої поезії", і, звичайно, Зеров.  

Отоді-то я побачив власне Зерова в роботі. Як він 
редагував? Він брав текст, текст лишався осторонь, він 
своїм особливо красивим почерком писав той текст збо-
ку. Коли потім порівняти, то бувало інколи так, що від 
первісного тексту лишався, ну, може, заголовок, чи що. 
Був там такий перекладач Рожківський. Значить, написа-
но "переклад М. Рожківського". А треба було писати "пе-
реклад М. Зерова", бо Зеров відредагував його до невпі-
знання. Отам, між іншим, я побачив і познайомився із 
Драй-Хмарою, який теж брав участь у цій антології, але 
викладав не в цьому інституті, а в медичному. Там я по-
бачив і Филиповича, і там я уперше познайомився з Мак-
симом Рильським. Це трапилось так. Савченко, звичай-
но, давав мені якісь там тексти досить легенькі. Ну, був 
такий поет Коппе. У нього один сонет "Теслярева роди-
на", так я його з пам'яті вже відновив, сидячи там на Інті, і 
це входить у моє "Відлуння". Але я раз підслухав таку 
розмову, що "от "Блакить" Малларме, треба її переклас-
ти". А Филипович відмовився, і я, не питаючись ні в кого, 
переклав ту саму "Блакить". Отоді мене послали до Зе-
рова з "Блакиттю", він узяв оригінал, прочитав, заува-
жень до перекладу в нього не виникло, але ж Малларме – 
символіст, і досить "темний", то там нехіть поета до бла-
киті, він воліє десь, у якийсь закамарок забитися, щоб 
втекти від тої блакиті, а сонце все-таки переслідує його 
променем. Так Зеров прочитав і каже по-російськи: "А 
все-таки это варварство, такая поэзия".  

Ну, але смаки його все-таки були досить широкі, і 
він сприйняв не тільки поезію класичну, яку культивував 
і сам, а міг, скажімо, і символістів, і модерні течії теж і 
оцінити, як слід, і трошки навіть і перекладав. Між ін-
шим, коли я уперше прийшов до нього, так там бігав 
якийсь хлопчик, це було літо, тепло було, це був його 
син, який потім помер, Котик, і він рекомендував його 
так: "А ось наш малий голопузенко". Ну, голопузенко 
побіг. Була дружина його, яка заглянула, сказала по-
російськи: "А ты уже вернулся", – і потім, значить, так 
кивнула головою і пішла. Це – Софія Федорівна, його 
дружина. Уже після смерті Зерова, коли я став дбати 
про те, щоб видати його однотомник у 1966 р., так я 
тоді ближче познайомився із Софією Федорівною, що 
була тоді вже дружиною Віктора Петрова.  

 

 
 

Ну, оце власне і є те основне, що стосується моїх 
особистих спогадів про Миколу Зерова". 

Після арешту в квітні 1935 р. та заслання на Соло-
вецькі острови Микола Зеров продовжував і там пра-
цювати над перекладами Байрона, Вергілієвої "Єнеїди", 
готував літературознавчі статті, багато читав. Розстрі-
ляно Миколу Зерова за офіційною довідкою 3 листопа-
да 1937 р. Тільки після реабілітації, в кінці 1958 р., по-

ступово почалось відновлення доброго імені та популя-
ризації його творчості.  

Після свого повернення в Україну з Інтинських табо-
рів Григорій Порфирович завжди мріяв про повернення 
імені свого вчителя в літературний процес та історію 
української літератури. Якщо за кордоном брат Миколи 
Зерова почав першим відновлювати та друкувати твори 
брата під псевдонімом Михайло Орест, то в Україні 
першою офіційною згадкою була стаття у газеті "Вечір-



~ 26 ~ В І С Н И К  Київського національного університету імені Тараса Шевченка ISSN 1728-3817 
 
ній Київ" від 1 квітня 1963 р. Григорія Кочура "Учений, 
перекладач, поет". 

Зі спогадів Г. Кочура "Про Миколу Зерова" під час 
поїздки в 1991 р. на наукову конференцію в Ілінойський 
університет (записано в 1991 р. в Барівілі (штат Нью-
Йорк, США) Леонідом Садовським): 

"… Так-от Рильський узявся якось-то відновити ім'я 
Зерова. Радилися ми з ним. Його син, Богдан, працю-
вав тоді в газеті "Вечірній Київ". Я написав туди статей-
ку про Зерова, це було в 1963 р. Статтю ту вмістили. І 
ми ще з Рильським сиділи і чекали, коли Богдан прине-
се статтю, чи не викреслили її. Ні, виявилося, що там 
редактором був такий собі Іванов, якого я назвав Іванов 
Седьмой, це із Чехова "Жалобная книга". На станції є 
книга, де всі пишуть, що попало, а потім, значить, за-
ключне таке: "Прошу в жалобной книге лишнего не пи-
сать. Начальник станции Иванов Седьмой". А внизу ще 
приписка – "Хоть ты и седьмой, а дурак". Ну, так, ми, 
значить, називали цього Іванова Іванов Седьмой. Але 
він виявився ось який. Рильський, коли прочитав цю 
мою статейку, сказав: "А все-таки тут безоглядно ми 
хвалимо Зерова, можуть причепитися. Краще вставмо 
якусь фразу таку". І вставили, що "звичайно, були в 
його творчості й ідейні помилки", чи "він помилявся". 
Ну, я йду забирати статтю до самого Іванова Седьмого. 
Він читає, дійшов до цього, – "Ну, помылялся, 
помылялся, все мы помыляемся. Мы ж Зерова ценим 
за то хорошее, что он сделал". Взяв і викреслив це "по-
милявся". Я приходжу, кажу, Іванов Седьмой викреслив 
це, Рильський каже: "Ну, оце добре, що він викреслив, а 
не ми". І так вийшла ця стаття. Вийшов однотомник 

1966 р., тоді двотомник 1990 р. Так Зеров повернувся в 
українську літературу. 

Про це саме згадує і Софія Федорівна Зерова у сво-
їх спогадах: 

"Після реабілітації було дозволено друкування літе-
ратурної спадщини Зерова. На жаль, вона не зберегла-
ся повністю. Але томик творів, збережених мною та 
його друзями, під назвою "Вибране" (Микола Зеров 
"Вибране". – Вид-во художньої літератури "Дніпро". – 
Київ, 1966) вийшов за редакцією та вступною статтею 
Максима Рильського. Багато зробили для відновлення 
доброї пам'яті про Зерова Г. П. Кочур і В. П. Петров, а 
також й інші особи" [6, с. 211–253]. 

Як бачимо, пішов активний процес збирання творів 
М. Зерова. Г. Кочур, як випливає з архівних докумен-
тів, звертався по різних містах Союзу до друзів, учнів 
Миколи Зерова, просто шанувальників його творчості. 
Розпитував та розшукував оригінали та першоджере-
ла творів, листи та спогади про ученого. Матеріали та 
фото йшли від усіх, хто залишив якусь частку доброї 
пам'яті про колегу та друга (М. Рильський, Ф. Макси-
менко, Ю. Меженко, А. Гозенпуд, С. Зерова, П. Горе-
цький, Т. Волобуєва, Л. Курилова та багато інших). У 
великій своїй бібліотеці книжок або документів не ви-
стачало, тому Григорій Порфирович накопичував ма-
теріал та відгукувався в пресі на кожен недрукований 
новознайдений вірш або літературознавчу роботу Зе-
рова. Г. Кочур залишив нам 22 друковані статті про  
М. Зерова. Довіра з боку сім'ї Миколи Зерова, Софії 
Федорівни до Григорія Кочура зростала. Про це свід-
чать особисті дружні стосунки з ними.  

 

 
 

Приятелювали та приїздили в гості в Ірпінь брат Ми-
коли Костьовича Дмитро Зеров, директор інституту бо-
таніки, академік, професор, доктор, член-кореспондент АН 
та його дружина Марія Яківна, міколог, теж професор, 
яка працювала в цьому самому інституті. Григорій Ко-
чур міг звернутися до них, як до друзів, у складні момен-
ти життя. Ось як свідчить у спогадах Євген Сверстюк 
про довіру в стосунках двох приятелів: 

"Коли зусиллями Григорія Кочура було таки видано 
в 1966 р. книжку М. Зерова "Вибране", закляття над 
реабілітованими далі висіло. Григорій Кочур організу-
вав у Спілці письменників вечір "Зеров як перекладач". 
Це був максимум, що могли дозволити в ЦК КПУ.  

Слухаючи різні виступи про художню вартість різних 
авторів, я нервово гортав пропущений цензурою, обтя-
тий том Зерова і тихо обурювався, що в межах дозво-
леного не дозволено говорити! 

Коли я несподівано попросив слова, Григорій Пор-
фирович його дав з острахом, здогадуючись, що домов-
леність триматися теми буде порушено. Я нагадав, що 
Зеров як перекладач сам по собі не існує: в історію 
ввійшов великий нонконформіст, який розпочав бій за 

українську культуру разом із Хвильовим під гаслом: 
"Геть від Москви, орієнтація на Європу…" 

Академік Д. К. Зеров, мовчки присутній на цьому ве-
чорі, тихо сказав мені: "Тепер я зрозумів, за що вони 
Вас переслідують". 

"Влітку 1965 р. Григорій Порфирович Кочур, теж 
справжній авторитет серед перекладачів, утішив мене 
після чергового мого звільнення із інституту психології – 
на цей раз за "ідейно шкідливу" критику радянської сис-
теми виховання, і то перед керівним складом працівни-
ків освіти Волинської області… 

– А я Вам попитав роботу в "Українському ботаніч-
ному журналі!.." 

– Думаєте, там приймуть? 
– Я говорив з академіком Зеровим – їм потрібен 

відповідальний секретар. 
– Як із Зеровим? З родичем Миколи? 
– Рідний брат,  Дмитро Костьович Зеров. 
…Критики, поети, прозаїки, перекладачі, художники і 

всіляки вольнодумці приходили сюди, не оглядаючись, 
їх  легко впізнавала бабуся-вахтерка і приязно показу-
вала вхід до редакції "Українського ботанічного журна-
лу". І це тривало  понад  шість років…" [9, с. 205, 339]. 



ISSN 1728–2683             ІНОЗЕМНА ФІЛОЛОГІЯ. 1(53)/2021 ~ 27 ~ 

 
Треба сказати, що на суд, який відбувся над Євгеном 

Сверстюком після написання ним на роман О. Гончара 
"Собор" рецензії, Григорія Кочура було викликано як 
свідка. Григорій Порфирович, замість викривальних по-
казань про хибні "націоналістичні позиції" рецензента, 
дав позитивний відгук на здібного літератора та критика і 
ревно захищав "ідейні відхилення" автора. Це так розлю-
тило суддю, який розраховував на знищувальну критику 
авторитетного літературознавця, що судом було оформ-
лено окрему постанову про Г. Кочура, як непокірного 
свідка. Вона негайно була направлена для викриття та 
осудження у Спілку письменників України. Це стало од-

ним із додаткових обвинувачень та підстав в особистій 
справі Г. Кочура й послужило додатковим аргументом 
для виключення Г. Кочура з лав Спілки у 1973 р.  

Та спілкування й співпраця із Софією Зеровою про-
довжувалися й після смерті Максима Рильського та 
Віктора Петрова. Г. Кочур заохочував Софію Федорівну 
до написання спогадів про Миколу Зерова, а та у відпо-
відь знаходила та розбирала архів Миколи Зерова, да-
рувала потрібні книжки з бібліотеки чоловіка для роботи 
Григорію Порфировичу. Про це свідчать дарчі написи 
та автографи на цих книжках. 

 

 
 

Неодноразово приїздили в Ірпінь до Григорія Пор-
фировича та Ірини Михайлівни і Софія Федорівна з її 
давньою знайомою, мовознавцем, педагогом, близькою 
подругою М. Зерова Людмилою Антонівною Куриловою.  

 
Ось як писала та в одному своєму з листів до Г. Ко-

чура (текст наводимо мовою оригіналу). 
      11 июня 1987                                         г. Львов 
 
Добрый день, уважаемый Григорий Порфирьевич!     
Недавно по радио передавали переводы Бодлера, 

среди переводчиков была названа и Ваша фамилия, 
только без уточнения, кто именно и какие стихи пере-
вел. Переводы мне понравились, спасибо. После них 
особенно ясно вспомнился мне Ирпень, Ваш дом, сад, 
Ваша редкостная библиотека, Вы сами и, конечно, ми-
лая гостеприимная Ирина Михайловна, которую, как и 
Вас, не забыть. Вспомнились мои многочисленные ви-
зиты к Вам вместе с Софьей Федоровной Зеровой, по-
минки после смерти старенькой матери Ирины Михай-
ловны, более поздние посещения, маленький внучек, 
которого Вы еще брали на руки. Теперь он уже взрос-
лый молодой человек, конечно. Удачный ли вышел из 
него Кочур младший? Здоров ли Ваш сын, его жена? 
Как Ваше здоровье и самочувствие? Где, с кем и как 
Вы живете теперь? Ведь так давно ничего о Вас не 
знаю. Пока была жива Софья Федоровна, то я еще 
была в курсе Ваших иногда печальных, но потом по-
правившихся дел, но после ее смерти не знаю уже ни-
чего. Ярко вспоминается мне только последняя встре-
ча с Вами, когда мы говорили о "Новом мире"  и удач-
ной "Бессоннице", понравившихся и Вам, и мне. 

Очень дорожу Вашим подарком – фото Анны Ахма-
товой, – ее карточка в рамочке стоит у меня на пиани-
но, всегда любуюсь ею. 

Теперь о существенном, пожалуй, главном. Каждый 
раз, когда мы с Вами виделись, Вы просили передать 
мои воспоминания о Николае Константиновиче Зерове, 
и я обещала Вам это "позже". Теперь, когда Софии Фе-
доровны нет, я могу это сделать. Передаю Вам через 
мою родственницу эти воспоминания, но с обязатель-
ным условием, что Вы, отредактировав их, немедленно 
отдаете машинистке перепечатать, а посылаемый мною 
Вам сейчас экземпляр немедленно сожжете. По ряду 
причин он не должен и не может оставаться неуничто-
женным. Беру с Вас честное слово, что Вы это сделаете.  

Я способствовала написанию и напечатыванию во-
споминаний о муже Софьи Федоровне, но помогало и 
третье лицо, человеку, которому я многим обязана и 
которого никак не могу, не смею, не должна подвести. 
Вы меня поймете. Вкладываю в конверт 10 руб. на ма-
шинистку и жду вашего сообщения о том, что Вы все 
получили и мою просьбу исполнили. 

В конверте немного копировальной бумаги и две 
ленты для пишущей машинки: лучшая для Вас, а вто-
рую подарите Белоконю, у которого очень старая сла-
бая лента. 

С сердечным дружеским приветом.  
                                              Л. Курилова 

 
Відомо, що спогади про Миколу Зерова Людмила 

Курилова написала у формі листів до філолога і літера-
турного критика Юрія Шевельова (1980–2002) та після-
мовою [10, с. 113–116]. 

Оригінал тексту короткого "послесловия", написаний 
Людмилою Куриловою російською мовою, знаходиться 
в архіві "Літературного музею Григорія Кочура" в Ірпені. 
Для ознайомлення та порівняння всім зацікавленим ми 
наводимо тут його текст.  



~ 28 ~ В І С Н И К  Київського національного університету імені Тараса Шевченка ISSN 1728-3817 
 

 
 
Краткое послесловие 
Известие о том, что Зеров ушел из жизни дожив до 

50 лет, потрясло меня. Мой Николай тоже был в 
ссылке, осужденный на 8 лет, но он был жив, писал 
мне, я писала ему, посылала посылочки и, конечно, 
мучаясь и терзаясь, ждала его живого. И тут, к печали о 
Зерове, прибавился еще страх, что и мой муж может не 
вернуться, может умереть в ссылке. Как невыносимо 
тяжелые были эти годы… 

Софья Федоровна, получив официальное извещение 
о смерти мужа, тоже потрясшее ее, должна была думать 
о том, как ей жить дальше. У меня была работа в вузах и 
приличный заработок, у нее же не было никакой опреде-
ленной специальности, да и жен репрессированных 
брали на работу неохотно. Трудно ей было, труднее чем 
мне, голодно, холодно. Виктор Петров поддержал ее в 
эти тяжкие дни; он любил ее, окружил заботой, внима-
нием, хотел оформить их отношение в Загсе. Она долго 
колебалась, не решаясь, а через некоторое время все 
же согласилась на его предложение. Но при этом по-
ставила условие, что сохранить фамилию Зерова. Ведь 
он был ее первой любовью, мужем, отцом ее ребенка. 
Петров согласился, они оформили свой брак. 

Мне было искренне жаль Софью Федоровну. Я по-
нимала ее сложное, трудное положение, разделяла 
целиком ее сомнения и страдания. И когда она, заре-
гистрировавшись в загсе с Петровым, осталась все же 
носить фамилию Зерова, я, в глубине души, простила 
ей все, что нужно было прощать. И потому никогда, ни 
одним словом не обмолвилась, что мне известна дав-
няя связь с Петровым, и стала просто дружить с ними 
обоими. А после смерти Петрова я еще больше сбли-
зилась с ней. После несколько красивой внешности, 
она была умна, достаточно образованна, тактична, 
знала хорошо польский язык и немного французский, 
любила читать, хорошо разбиралась в людях, понима-
ла их. Мы поддерживали непрерывную связь. Когда я 
приезжала в Киев, то стала останавливаться не у своих 
родственников, а у нее, и Софья Федоровна стала 
приезжать во Львов и останавливаться у меня. Мой 
муж, Николай Петрович Перегинец, вернувшись после 
8-милетней ссылки, все же продолжал научно рабо-
тать и заведывал кафедрой украинского языка во 
Львовском Пединституте. Но после возвращения во 
Львов в 1946 г. он прожил со мной только чуть больше 
года. Умер он 6 июня 1947 г. и не во Львове, а в Ста-
ниславове, как тогда назывался теперешний Ивано-
франковск, во время государственных экзаменов в 
тамошнем Учительском Институте, куда он был ко-
мандирован из Львовского Пединститута как предсе-

датель государственной комиссии. Я перевезла на 
самолете его бездыханное тело, гроб стоял несколько 
часов в актовом зале Пединститута, кругом плакали 
любившие его сослуживцы и студенты, было много 
венков и цветов, оркестр играл траурные марши. По-
хоронили мужа на Лычаковском кладбище, я постави-
ла памятник. И вот, когда и Зерова и я остались вдо-
вами, мы особенно подружились. Она часто писала 
мне и долго разговаривала – по международному те-
лефону. Когда через много лет я вышла вторично за-
муж, Зерова специально приезжала ко мне для зна-
комства. Меня же она не раз возила из Киева в Ирпень, 
где познакомилась с известным писателем и перевод-
чиком Григорием Порфир. Кочуром и его женой, кото-
рая так пришлась мне по душе. Самую теплую память 
о Зеровой я сохраняю и после ее смерти. 

М. Курилова 
 
Отже, розглянувши "творчий шлях" двох великих мит-

ців, можна з упевненістю сказати, що кожен із них зробив 
вагомий внесок в українську культуру та мистецтво пере-
кладу. Вони запалили в серцях учнів і послідовників нау-
ку чесних правил та високих людських стосунків, незва-
жаючи на життєві випробування, які послала їм доля.  

 
Cписок використаних джерел 
1. Брюховецький В. С. Микола Зеров: Літ.-критич. нарис. – К. : Рад. 

письменник, 1990. – 309 с. 
2. В. Петров. Діячі української культури /1920–1940 рр. / Жертви бі-

льшовицького терору. К. : Воскресіння, 1992. – С. 79. 
3. Григорій Кочур і художній переклад : життєвими та творчими 

стежками майстра / Упоряд. Л. Коломієць. – Черкаси : Брама-Україна, 
2008. – 124 с. 

4. Григорій Кочур. Література та переклад : Дослідження. Рецензії. 
Літературні портрети. Інтерв'ю / Упоряд. А. Кочур, М. Кочур; Передм.  
І. Дзюби, Р. Зорівчак. – К. : Смолоскип, 2008. – T. 1. – 612 c. 

5. Зеров Микола. Українське письменство / Упоряд. М. Сулима;  
Післям. М. Москаленка. – К. : Основи, 2002. – 1301 с. 

6. Зерова С. Спогади про Миколу Зерова / Пер. з рос. О Зуєвський 
// Слово: Література. Мистецтво. Критика. Мемуари. Документи: Збір-
ник. – Едмонтон, 1973. – С. 115. 

7. Кондратюк Л. М. Стильові тенденції літературного імпресіонізму 
(на матеріалі української, російської та англійської прози) : монографія  
/ Л. М. Кондратюк. Вінниця : Діло, 2013. – 190 с. 

8. Наш сучасник Микола Зеров. – Луцьк : ВМА "Терен", 2006. – 368 с. 
9. Родинне вогнище Зерових / ред. рада : Валерій Шевчук та ін., 

вст. Ст. Євгена Сверстюка; художнє оформлення Віри Крутіліної. – К. : 
Гелікон, 2004. – С. 432. 

10. Сучасність. Література, мистецтво, суспільне життя. Жовтень, 
1987, Ч.10 (318). 

11. Тетяна Гнідич. Перекладаючи Зерова // "Всесвіт" – журнал іно-
земної літератури, № 4, квітень, 1999. 

12. Kondratiuk L. The Diversity of Polish Poetry Hryhoriy Kochur's 
Translations // National Identity in Literary Translation. – Berlin: CPI books 
GmbH, Leck ISSN 2364-7558, 2019. – P. 103–112. 

 
Надійшла  до  редколег і ї  26 .0 6 . 21  



ISSN 1728–2683             ІНОЗЕМНА ФІЛОЛОГІЯ. 1(53)/2021 ~ 29 ~ 

 
Lesia KONDRATIUK, PhD Sci. (Philol.) 
Ivan Chernyakhovsky National University of Defenсe, Kyiv, Ukraine 
Mariia KOCHUR, director  
Hryhoriy Kochur Literary Museum, Irpin, Ukraine 

 
PARALLELS IN LIFE AND WORK OF M. ZEROV AND H. KOCHUR 

 
The study based on the archives from the Hryhoriy Kochur Literary Museum finds close parallels in life and work of two acknowledged masters 

of Ukrainian literary translation – the Mentor and his Disciple – Mykola Zerov and Hryhoriy Kochur. The article focuses special attention on the 
memoirs of Hryhoriy Kochur about his university mentor and spiritual guide, "an eloquent speaker", "a person with encyclopedic knowledge", and 
"the brightest personality" among the professors of the Philological Department at Kyiv University, which the would-be translator entered with a 
view to "listening to Zerov's lectures". Hryhoriy Kochur reminisces about Mykola Zerov as a translation editor. Once he edited an ineffectual trans-
lation so that one would not be able to recognize the initial draft. The paper also describes the process of returning Mykola Zerov's name to history 
of Ukrainian literature after his rehabilitation in 1958. Hryhoriy Kochur took an active part in it, writing reviews of all newly found and yet  
unpublished poems of his mentor, putting in considerable effort to publish Mykola Zerov's book Selected Works (1966), organizing a meeting at the 
Writers' Union "Zerov as a Translator". The article also contains memoirs of the translators' contemporaries about the warm relationships of  
Hryhoriy Kochur with the family of Mykola Zerov's brother as well as his collaboration with Sofiia Zerova, Mykola Zerov's widow, who maintained 
her husband's archives and gave a lot of books to Hryhoriy Kochur as a gift. The article quotes letters of the linguist and educator Liudmyla  
Kurylovych to Hryhoriy Kochur and Yuriy Shevelyov, in which she writes her personal recollections about Mykola Zerov.  

Keywords: Mykola Zerov, Hryhorii Kochur, archival documents, memoirs, publishing literary legacy. 
 

References 
1. Briukhovetsky, V. S. (1990) Mykola Zerov: Literaturno-krytychnyi narys. Kyiv: Radianskyi pysmennyk.   
2. Petrov, V. (1992) Diiachi ukrainskoi kultury /1920–1940 rr / Zhertvy bilchovytskoho teroru. Kyiv: Voskresinnia. 
3. Kolomiyets, L. (Compil.). (2008). Hryhoriy Kochur i khudozhnii pereklad: Zhyttievymy ta tvorchymy stezhkamy maistra. Cherkasy: 

Brama-Ukraina. 
4. Kochur, A. & Kochur, M. (Compil.). (2008)  Hryhoriy Kochur. Literatura ta pereklad: Doslidzhennia. Retsenzii. Literaturni portrety.  

Interviu. Kyiv: Smoloskyp.  
5. Sulyma, M. (Compil.). (2002) Zerov Mykola. Ukrainske pysmenstvo. Kyiv: Osnovy.   
6. Zerova, S. (1973) Spohady pro Mykolu Zerova. Slovo: Literatura. Mystetstvo. Krytyka. Memuary. Dokumenty.   
7. Kondratiuk, L. (2013) Styliovi tendentsii literaturnoho impresionizmu. Vinnytsia:Dilo.  
8. Nash suchasnyk Mykola Zerov. (2006) Lutsk: Teren.  
9. Shevchuk, V. (Ed.). (2004)  Rodynne vohnyshche Zerovykh. Kyiv: Helikon.   
10. Suchasnist. Literatura, mystetsvo, suspilne zhyttia (1987/10). 
11. Hnidych, T. (1999) Perekladaiuchy Zerova. Vsesvit (4).  
12. Kondratiuk, L. (2019) The Diversity of Polish Poetry Hryhoriy Kochur's Translations (p.103–112). In National Identity in Literary 

Translation. Berlin: CPI Books.  
 
 
 

УДК 811.161.2'25"1920/1930" 
Олександр КАЛЬНИЧЕНКО, доц. 

Харківський національний університет імені В. Н. Каразіна, Харків, Україна 
 

ДИСКУСІЯ ПРО ГОМОЛОГІЧНИЙ ТА АНАЛОГІЧНИЙ ПЕРЕКЛАД В УКРАЇНІ  
В КІНЦІ 1920-Х РОКІВ: ДЕРЖАВИН, МАЙФЕТ, ЗЕРОВ, КУЛИК, ФІНКЕЛЬ 

 
У статті йдеться про теоретичну дискусію кінця 1920-х – початку 1930-х рр. стосовно вибору методу художнього 

перекладу, розпочату в 1927 р. Володимиром Державиним, у якій також брали участь Григорій Майфет, Микола Зеров, 
Олександeр Фінкель, Іван Кулик, погляди яких на цю проблему порівнюються. У дискусії про переклад гомологічний чи 
аналогічний, що тривала по 1931 р., йшлося про вибір між двома можливостями: орієнтацією або на оригінал, з його мо-
вою, його культурою і його стилістичними особливостями, або на читача, з його мовою, його культурою і його смака-
ми, що пізніше Лоренс Венуті назвав "очужувальним перекладом" (foreignization) та "одомашнювальним перекладом" 
(domestication). Дискусія виявила, що в кінці 1920-х рр. щодо методу перекладу існувало різноманіття поглядів. У 1920-ті 
значна кількість українських науковців-гуманітаріїв та літераторів (часто вимушено) перенесли свої професійні зацікав-
лення в галузь перекладу (як перекладачі, редактори, автори коментарів та передмов, як критики перекладних творів і, 
врешті-решт, як теоретики перекладу). Вони спільно виробили нове уявлення про завдання перекладача, про філологіч-
не розуміння перекладу як особливого методу герменевтики тексту, стилістичного аналізу з орієнтацією на текст, 
який перекладається, що істотно поліпшило якість перекладу. Паралельно в переважно партійному середовищі фор-
мується альтернативний підхід, який орієнтується не на першотвір, а на масового радянського читача, і допускає змі-
ни, пропуски, додавання, особливо стосовно так званої "класово-шкідливої" літератури.  

Праці М. Зерова, В. Державина, Г. Майфета, О. Фінкеля та І. Кулика, в яких обговорювалися питання вироблення 
методу перекладу та вибору орієнтації на своємовність або чужомовність, є не лише важливими документами епохи, 
що засвідчують високий рівень розвитку української перекладознавчої думки, а й актуальними текстами для тих, 
хто сьогодні цікавиться питаннями перекладу.  

Ключові слова: аналогічний переклад, гомологічний переклад, метод перекладу, перекладознавство, Україна, художній 
переклад.  
 

ВСТУП 
У кінці 1920-х – на початку 1930-х рр. в Україні від-

бувається підйом перекладацької справи та становлен-
ня перекладознавчої думки як наукової й навчальної 
дисципліни, що охоплює теорію, історію, критику та ди-
дактику перекладу [46], і що підтверджується як теоре-
тичними роздумами про переклад [див., напр., 25], так і 
численними рецензіями на перекладні твори, які щомі-
сячно з'являються в "Житті та революції", "Червоному 
шляху", "Критиці" та інших часописах  (так, лише один 
Володимир Державин у період 1927–1931 рр. опубліку-

вав близько 40 рецензій на перекладні книжки –  
див. [24]), а також практикою перекладу неокласиків та 
ряду інших перекладачів [27], виданням витриманих в 
одній стилістичній манері зібрань перекладних творів, 
виконаних за стилістичною редакцією (приміром, Анто-
на Чехова за стилістичної редакції Максима Рильского), 
викладанням Миколою Зеровим та Михайлом Калино-
вичем теорії та методології перекладу в Українському 
інституті лінгвістичної освіти в 1930–1933 рр. [51], урешті-
решт, створенням цього інституту 31 травня 1930 р. 
[36], одного з перших у світі, якщо не найпершого, що 

© КАЛЬНИЧЕНКО Олександр, 2021



~ 30 ~ В І С Н И К  Київського національного університету імені Тараса Шевченка ISSN 1728-3817 
 
на університетському рівні розпочав підготовку високо-
кваліфікованих перекладачів науково-технічної та ху-
дожньої літератури [50], з кафедрою теорії та історії 
перекладу, якою з осені 1932 р. керував Зеров [14],  
публікацією Олександром Фінкелем у 1929 р. першої в 
Східній Європі монографії "Теорія й практика перекла-
ду" [41], та нарешті  появою самого слова на позначен-
ня дисципліни, що досліджує переклад – "перекладо-
знавство", яке зафіксоване в навчальних програмах 
"Методологія перекладу" Калиновича [23; див. також 14] 
та "Методика перекладу" Зерова [19] на 1932–1933 н. р. 

Появу перших в Україні суто теоретичних праць про 
переклад відзначив Григорій Майфет на початку 1928 р.: 
"Перший крок у цьому напрямі вже зроблено: маю на 
увазі статтю В. Державина (№ 9-10 "Плужанин", 
1927) під назвою "Проблема віршованого перекладу" 
та його доповідь (24 листопада 1927 р.) на пленумі 
харківської катедри літератури. Ерудиція та досвід в 
науковій праці згаданого дослідника дозволяють спо-
діватися на цінні наслідки; опубліковані матеріяли 
якнайкраще це стверджують. Суворість вимог до 
перекладача з боку В. Державіна1 є дуже симптома-
тична в зв'язку з піднесенням так інтересу до україн-
ського перекладу, як і до якости самого перекладу" 
[35, с. 85]. Вихід перших праць із теорії перекладу в 
Україні констатував тоді ж і Микола Зеров: "Доброю 
познакою на майбутнє є те, що поряд з практичною 
роботою в галузі перекладної поезії у нас з'являється і 
теоретичне зацікавлення її проблемами. Маємо на 
увазі три статті: В. М. Державина – "Проблема вір-
шованого перекладу", Юрія Савченка – "Почин" ("Плу-
жанин", 1927, 9-10, стор. 44-50, 63-71) та Гр. Майфе-
та "З уваг до теорії перекладу" ("Критика", 1928, кн. 3, 
стор. 84-93). Сюди ж треба прилучити і деякі з рецен-
зій, що так чи інакше порушують теоретичні питан-
ня (В. М. Державина – на книгоспілчанський вибір Пуш-
кіна, О. Бургардта та П. І. Тиховського – на Улезка і 
т. ін.)" [20, c. 133]. Серед характерних ознак перших 
після 1917 п'ятнадцяти років розвитку української тра-
диції перекладу Григорій Кочур, зокрема, вказує, що 
"поруч із практикою розвивалася й теорія перекладу – в 
досить численних статтях та рецензіях, насамперед  
М. Зерова, а також С. Родзевича, П. Филиповича було 
поставлено багато проблем перекладання" [30, c. 94]. 
(Зауважимо, що не всі імена тоді можна було згадувати). 
Уже в наші дні в рецензії на видання перекладознавчих 
праць Олександра Фінкеля патріарх сучасного перекла-
дознавства Ілько Корунець наголошує на тому, що: "З 
погляду сьогоднішнього дня можна стверджувати, що 
біля витоків українського теоретичного перекладо-
знавства стояли найперше І. Кулик, М. Зеров із його 
реалістичними поглядами й вимогами до поетичного 
перекладу та Г. Майфет і, безперечно, найбільш фахо-
вий та найактивніший критик прозових і поетичних 
перекладів того часу В. Державин" [29, с. 189]. Характе-
ризуючи у передмові до праць Фінкеля українську пере-
кладознавчу думку того часу як "доволі різнобарвну", 
Віталій Радчук робить висновок, що "теоретичні засади 
методики і критики перекладу були злобою дня", бо 
треба було мати "практичну теорію" [37, с. 30]. 

Якихось п'ятнадцять років тому Тарас Шмігер у сво-
їй ранній статті про Державина вказував, що досі не 
поціновано належно теоретичної спадщини В. Держа-
вина, М. Зерова, Г. Майфета та О. Фінкеля, які прагну-
ли виробити, спираючись на численні критичні рецензії 
доби, породжені підйомом перекладацтва, цілісний і 
системний підхід до перекладу [47]. З того часу ситуація 

                                                           
1 У статтях, які публікувалися в 1920-ті роки, прізвище Державін 

писали через "і". 

дещо змінилася. Приміром, опубліковані окремим то-
мом вибрані перекладознавчі праці О. Фінкеля [43], зо-
крема його "Теорія й практика перекладу" [41] та стаття 
про автопереклад "Г. Ф. Квітка – перекладач власних 
творів" [42] від 1929 р., найперша публікація у світі на 
цю тему; видано збірку рецензій на перекладні твори й 
теоретичні студії на теми перекладу В. Державина, що 
він їх опублікував у 1927–1931 рр. [24]; надруковано 
перекладознавчі розвідки та критичні відгуки Г. Майфе-
та [33; 34]; готуються до публікації перекладознавчі 
праці Є. Старинкевич; зрештою, надруковано хресто-
матію вибраних праць із перекладознавства "Українсь-
ка перекладознавча думка 1920-х – початку 1930-х ро-
ків" [25], де містяться праці Павла Тиховського, Осва-
льда Бургардта, Павла Филиповича, Сергія Родзевича, 
Юрія Савченка, Олександра Білецького, Єлизавети 
Старинкевич, Дмитра Рудика, Івана Кулика та ін. Ще 
раніше були заново опубліковані перекладознавчі праці 
М. Зерова [21]. Додамо, що була також  оприлюднена 
програма курсу Михайла Калиновича "Методологія пе-
рекладу" для УІЛО на 1932–1933 н. р. [14] і готується до 
публікації програма курсу Миколи Зерова "Методика 
перекладу", віднайдена Ладою Коломієць, яка надала 
комплексний аналіз програм цих взаємопов'язаних лек-
ційних курсів [51], а також і його нотатки до лекцій із 
цього курсу. Отже, можна констатувати, що зібрано й 
повернуто в обіг вітчизняного перекладознавства істот-
ну частину теоретичного спадку вітчизняних дослідників 
перекладу 1920 – початку 1930-х рр., хоча залишається 
ще його актуалізація для міжнародної аудиторії. 

ОСНОВНА ЧАСТИНА 
1. Володимир Державин про (г)омологічний 

(стилізаційний) та аналогічний переклад 
Точкою відліку для першої в Україні теоретичної 

дискусії на теми художнього, і зокрема, поетичного, 
перекладу слугувала стаття Володимира Державина 
(існує ще версія написання прізвища – Державін, але з 
часом його власник віддає перевагу написанню через 
"и") "Проблема віршованого перекладу" (1927) [13], що 
викликала бурхливу полеміку, яка немалою мірою сфор-
мувала українську теорію перекладу, і в якій також бра-
ли участь полтавець Григорій Майфет, киянин Микола 
Зеров, харківець Олександeр Фінкель, і меншою мірою 
ленінградець Андрій Федоров, москвич Дмитро Усов, 
харківець Юрій Савченко, киянин Дмитро Рудик. Як 
зауважив Ентоні Пим, ця стаття В. Державина була від-
гуком на статтю молодого А. Федорова "Проблема сти-
хотворного перевода" [39], яка вийшла трохи раніше у 
тому самому 1927 р., і у своїй статті Державин захищав 
очужувальний переклад: переклад-стилізацію [52, c. 40]. 

Це була, по суті, перша чисто теоретична українська 
стаття про переклад, у якій її автор пов'язував функції 
мови з типами та цілями перекладу. Думка, що метод 
(спосіб, стратегія) перекладу залежить від типу тексту й 
мети перекладу в зародку вже містилася у згаданій 
щойно надрукованій статті А. Федорова, хоча й бере 
свої початки ще у Фрідріха Шляйєрмахера [55] і виникає 
з уявлення, що різним типам текстів відповідають різні 
способи перекладу. Цю нині зовсім не вражаючу думку 
часто приписують німецькому теоретику перекладу Ка-
таріні Райс, яка виділяла три типи текстів (за описовою 
функцією мови – тексти, що орієнтовані на зміст; за 
експресивною функцією мови – тексти, що орієнтовані 
на форму; за функцією звернення – тексти, що орієнто-
вані на звернення) [53], що базується на твердженні 
Карла Бюлера, що мова – це одночасно "опис", "вираз-
ність" і "звернення" [48]. Проте цю ідею, очевидно, на-
багато раніше висловив Державин, виокремлюючи фе-
номен художнього перекладу: "Людська мова виконує 



ISSN 1728–2683             ІНОЗЕМНА ФІЛОЛОГІЯ. 1(53)/2021 ~ 31 ~ 

 
одноразово (але в кожному окремому випадкові, в ріж-
ній мірі) три функції: комунікативну (повідомляльну), 
пізнавальну та художню, що далеко не в однаковій мірі 
піддаются перекладу. Виходить, існує три типа пере-
кладів: переклад-виклад, переклад-транскрипція (зок-
рема не вживається) та переклад-стилізація, при чо-
му тільки останній є в тій чи іншій мірі художнім" [13, 
c. 44–45; 24, с. 50]. Розмірковуючи про художню функ-
цію слова, Державин стверджує, що її треба шукати 
виключно в його зовнішній та внутрішній формі, як це 
робив О. О. Потебня, що "художня функція мови вияв-
ляється виключно в її звуковім складі, морфології, 
синтаксі та лексиці (треба розуміти історично, у 
зв'язку з етимологією); а художній переклад є художній 
постільки, поскільки він відтворює саме ці сторони 
твору" [13; 24, с. 52]. 

Державин одразу гранично загострює проблему "ху-
дожності" перекладу, оскільки поширює ті запитання, які 
ми ставимо до найскладнішого матеріалу – перекладу 
віршованого (передача метра, синтаксису (ритміко-
синтаксичні фігури), поетичної лексики і чисто звукового 
боку оригіналу (рими та словесна інструментовка)), на 
художній переклад загалом: "…принципового розхо-
дження між проблемою віршованого перекладу і проб-
лемою художнього перекладу взагалі нема. Наявність 
віршованого розміру не утворює особливої мови, а 
лише змушує особливо яскраво приймати всі ті особ-
ливості поетичної мови, що принципово можливі і в 
художній прозі. … принципово ж, усе, що говориться 
далі про віршований переклад, стосується до худож-
нього перекладу взагалі (за винятком чисто метрич-
них питань)" [13; 24, с. 49]. Зосереджуючись далі на 
власне художньому перекладі, який "намагається пе-
редати саме художнє (а не ідейне чи психологічне) 
значіння оригіналу і всієї зв'язаної з останнім літера-
турної епохи", Державин називає його "перекладом-
стилізацією" [13; 24, с. 58]. Після розгляду окремих 
сторін поетичного тексту (фонетики, граматики, лекси-
ки) та тих способів, шляхом яких можливе їх відтво-
рення в межах іншої мови, Державин, підсумовуючи, 
стверджує, що "треба, в першу чергу, визнати, що 
художній переклад (переклад-стилізація) мусить бу-
ти, по можливості, дослівний, – не в тому, що кожне 
слово оригіналу перекладається зокрема, а в тому, 
що художня цінність будь-якого речення, слова, гра-
матичної та фонетичної структури оригіналу повин-
на, по можливості, знайти собі відображення в стилі 
перекладу. Такий переклад багатьом здасться над-
звичайно "екзотичним" і навіть близьким до пародії; 
нехай і так, від стилістичного такту перекладача 
завжди залежить чи зберегти межу між стилізацією 
та пародією, чи ні; у всякому разі, навіть пародія кра-
ще передає художню своєрідність оригіналу, ніж рівний 
літературний штамп. А щодо екзотики, то адекват-
ний переклад екзотичного тексту (а екзотичним ми 
звемо все, що в основних рисах чуже нашій власній 
культурній свідомості) уникнути стилістичної екзо-
тики, ясне діло, не може" [13; 24, с. 57]. Там само Дер-
жавин називає й функції художнього перекладу: "Пере-
клади художніх творів робляться взагалі з метою: 
1) щоб ознайомити нарід із змістом чужої літератури; 
сюди зараховується, наприклад, безліч белетристич-
них перекладів, що з'являються щороку на книжному 
ринкові і не претендують, звичайно, ні на яку худож-
ність; 2) для розвитку та збагачення власної літера-
турної мови; у такому випадкові, зміст перекладеного 
твору стає за об'єкт літературного наслідування і, 
так би мовити, приводом до здійснення художніх мож-
ливостей, що криються в рідній мові; це дуже поваж-

ний та цінний в культурному відношенні рід літера-
турної та язикової творчости, та це, власне кажучи, 
вже не переклад, бо в ньому художній бік оригіналу не 
відтворюється, а навпаки, систематично заміняєть-
ся іншим, принципово ріжним; 3) художній переклад у 
вузькому розумінні цього слова, переклад-стилізація, 
зустрічається порівнююче рідко і вимагає, як від пере-
кладача, так і від читача високого рівня літературної 
та язикової культури; за те він намагається переда-
ти саме художнє (а не ідейне чи психологічне) значіння 
оригіналу і всієї зв'язаної з останнім літературної 
епохи: а це завдання варто праці. Віршований пере-
клад, що орієнтується по самому своєму завданню на 
художній бік твору, нічим іншим як стилізацією і бути 
не може: в противному випадкові, він перестане бути 
перекладом і може оцінюватися тільки як самостій-
ний поетичний твір" [13, c. 47; 24, с. 57–58]. Як бачи-
мо, другу групу текстів, тобто наслідування, Державин 
за переклади не вважає. 

В іншій праці Державин пояснював, що стилізацій-
ний, або (г)омологічний переклад (а в його працях зу-
стрічаються різні версії написання: "гомологічний" й 
"омологічний") застосовується лише до класичних тво-
рів: "…адекватне відтворення <…>репрезентативно-
історичної питомої ваги класичного твору, що вона – 
і тільки вона – править за об'єктивний критерій на-
лежності певного літературного твору до "класиків 
світового письменства", потребує, зрозуміла річ, 
справжнього художнього перекладу, а не "інформацій-
но-тематичного"; цей останній припустимий (не ска-
жемо – бажаний) лише в творах, цікавих актуальною 
тематикою своєю саме за наших часів, проте позбав-
лених великої художньої та соціально-історичної ре-
презентативної ваги (як от, наприклад, "На Заході 
без змін" Ремарка та інші зразки модного сьогодні 
німецького пацифістського "воєнного роману"). Під-
креслюючи тут особливу вагу відтворення художнього 
стилю в перекладах із "класиків світової літератури", 
що здебільшого позбавлені актуального суто ідеоло-
гічного значення для широких кіл сучасних читачів 
наших, стверджуючи, що точне й адекватне відтво-
рення стилістичної сторони оригіналу є невідмінний 
засновок доцільного перекладу кожного класичного 
твору чужоземної белетристики (тим часом як твори 
другорядної художньої вартості, проте  "модерніші", 
можуть набувати певної актуальності для нашого 
масового читача саме поза художніми, зокрема, суто 
ідеологічними рисами своїми, і в такому разі менше 
потребують стилістичної адекватності перекла-
ду)…" [12, с. 161]. Гомологічний переклад Державин 
відстоював і в низці інших статей із питань теорії та 
практики перекладу, і в численних рецензіях. Так, у ре-
цензії на 1 том "Творів" Гоголя (Т. 1. Вечори на хуторі 
під Диканькою) за загальною редакцією І. Лакизи та 
П. Филиповича та за стилістичною редакцією А. Ніков-
ського він наголошував, що "справді художнім перекла-
дом може бути тільки переклад стилізаційний, тобто 
такий, що намагається віддати не лише змістову 
сторону твору (хоча б, навіть, у всіх його найтонших 
відтінках), а й сторону стилістичну, тобто художні 
особливості мови; задля цього перекладач має право 
відходити від "коректної" загальнолітературної мови, 
використовуючи в міру змоги і менше звичайні, зокре-
ма архаїчні, стилістичні варіанти" [8, c. 218–219]. Ко-
ли Державин говорить про переклад-стилізацію, він 
підкреслює цим установку на "чужоземність" і рішуче 
пов'язує цю установку з естетичною цінністю перекладу. 

Водночас Микола Зеров у рецензії на книжку "Ис-
кусство перевода" К. Чуковського та А. Федорова писав: 



~ 32 ~ В І С Н И К  Київського національного університету імені Тараса Шевченка ISSN 1728-3817 
 
"Перекладна робота приймає той чи інший вигляд, в 
залежності від основного стилістичного настанов-
лення перекладача: так, перекладач може архаїзува-
ти і модернізувати оригінал; може, шукаючи для нього 
найприродніших відповідностей у своїй мові, зайти 
так далеко, що надасть йому зовсім інший національ-
ний колорит; може, навпаки, додержуючи специфічних 
рис чужої мови, варваризувати переклад як із погляду 
словника, так і з погляду синтакси. Говорячи про пе-
реклади "з установкою на чужомовність" та "з уста-
новкою на мову свійську", А. Федоров посилається на 
статтю В. Державина у "Плужанині" (1927, ч. 9) та на 
його класифікацію перекладів (переклади аналогічні 
та омологічні)" [18; 21 c. 766]. У самого А. В. Федорова 
вказано: "В. М. Державин в українській статті "Про-
блема віршованого перекладу"  <…> встановлює лише 
два способи перекладу, які він називає типом аналогіч-
ним (настановлення на рідну мову)  та типом омоло-
гічним (настановлення на чужоземність))…" [44, 
c. 232]. Однак, згідно із зауваженням О. Фінкеля, Федо-
ров був неточний у посиланні на джерело термінів: 
"Тут відбулося невелике непорозуміння: у зазначеній 
статті В. М. Державина ці терміни не фігурують; 
вони, наскільки нам відомо, вжиті в неопублікованій 
статті, з якою А. В. Федоров, як і ми, мав можливість 
ознайомитися в рукописі. Але оскільки ці терміни від-
дані А. В. Федоровим гласності із зазначенням їх ав-
тора, ми вважаємо за можливе в подальшому ними 
користуватися" [40, c. 244]. 

Державин, у свою чергу, в цілому високо оцінюючи 
перші розвідки Федорова, критикував його за прихиль-
ність аналогічному перекладу в питанні про поетичний 
переклад: "Звуковая форма стихотворного перевода 
(Вопросы методики и фонетики)" Андр. Федорова 
(стор. 45–69) розвиває, зокрема що до фонетичної 
частини питання, принципи, висловлені автором в 
його досліді: "Проблема стихотворного перевода" 
("Поэтика" II. 1927). Заперечуючи можливість абсо-
лютно-адекватного відтворення і розміру, і евфонії 
віршу, автор припускав функціонально-адекватне 
("аналогічне" за нашою термінологією) відтворення 
звукової форми, а як виняток – точне відтворення її, 
але в іншій семантичній функції (те, що ми звемо пе-
рекладом "омологічним", або стилізаційним, див. "Про-
блема віршового перекладу", "Плужанин", 1927, № 9–
10). Хід думок автора бездоганний, а випадки цілко-
витого евфонічного відтворення оригіналу в перекла-
ді, які він зібрав і подає у власній класифікації, – вели-
кою мірою показові. Проте не можемо ми погодитися 
з його відносно високою художньою оцінкою функціо-
нально-адекватного перекладу (на наш погляд, він 
стирає принципову грань між художнім перекладом і 
літературним наслідуванням), а також з тим, що ав-
тор оперує в питаннях відтворення евфонії окремими 
віршами, тоді як відтворювати належить не так ок-
ремі вірші, як цілий стиль" [9, с. 98]. У рецензії на стат-
тю Федорова "Приемы и задачи художественного пере-
вода" (в книжці "Искусство перевода"), яку Державин 
високо оцінює як "цілком компетентну спробу саме 
систематичної поглибленої аналізи головних питань 
теорії та техніки художнього перекладу", що не має 
аналогів "ні в руській, ні в українській науковій літера-
турі" і що заслуговує "через теоретичну послідов-
ність, ерудицію й технічну компетентність авторо-
ву, пильної уваги кожного радянського перекладача та 
критика", український науковець зазначає, що Федоров 
"розрізняє три основні типи чи тенденції художнього 
перекладу: "настановлення на рідну мову", "настанов-
лення на чужомовність" та "настановлення на вирів-

нювання ("сглаживание") специфічних національно-
мовних рис" [10; 24, с. 191]. Далі Державин висловлює 
свою незгоду-уточнення: "Як слушно зауважує сам ав-
тор, перший із цих трьох типів художнього перекладу 
відповідає тому, що ми називаємо перекладом "анало-
гічним", а другий – тому, що називаємо перекладом 
"гомологічним" чи "стилізаційним" <…>. Щодо тре-
тього типу художнього перекладу, тут виникає пев-
ний сумнів: він безперечно існує як тип, але чи це 
справді є тип  х у д о ж н ь о г о перекладу, а не пере-
кладу нехудожнього? На наш погляд, "вирівнювання" 
специфічних рис оригіналу, без аналогічного й без го-
мологічного відтворення, суперечить поняттю худож-
нього перекладу взагалі" [10; 24, с. 192]. 

Перекладами, в яких принцип "стилізаційного або 
"гомологічного" перекладу ледве чи не вперше був реа-
лізований систематично і з суттєвим художнім успіхом в 
українській перекладній літературі, на думку Державина, 
є перших два томи – "Вечори на хуторі" (перший том – у 
перекладі А. Харченка, Д. Ревуцького, М. Рильського, 
А. Ніковського, М. Зерова, С. Титаренка) [див. 8] та "Мир-
город" (том другий – у перекладі С. Вільхового, А. Мар-
ченка, М. Рильського, А. Ніковського) [див. 11] – творів 
Гоголя українською мовою, які видала в 1929 та 1930 р. 
"Книгоспілка". Іншими зразковими "стилізаційними" пере-
кладами Державин вважав "Саламбо" Г. Флобера в пе-
рекладі М. Рильского ("Книгоспілка", 1930), "Мадам Бо-
варі" Флобера в перекладі О. Бублик-Гордон ("Книгоспіл-
ка", 1930), "Кармен" Проспера Мериме в перекладі 
Б. Ткаченка (ДВУ, 1930) та перший том А. Чехова за сти-
лістичної редакції М. Рильського [див. рец. в 24].  

2. Григорій Майфет 
На доповідь і статтю в "Плужанині" В. Державина  

відразу ж відреагував Г. Майфет [35], праці якого [32; 
35], на думку Тараса Шмігера, "дають перший ключ до 
повного розуміння дискусії про переклад-стилізацію та 
переклад-аналогію" [33, c. 7]. У докладній рецензії на 
працю американського дослідника Карла Шольца "The 
Art of Translation:  With Special Reference to English 
Renditions of the Prose Dramas of Gerhart Hauptmann 
and Hermann Sudermann" [54] ("Мистецтво перекладу, зі 
спеціальним обговоренням англійських перекладів про-
зових драм Герхарда Гауптмана і Германа Зудермана") 
Майфет зіставляє принципи перекладу, декларовані 
Шольцем, якого він відносить до численних прихильни-
ків аналогічного перекладу, з класифікацією і принци-
пами Державина, які Майфет як представник формаль-
ного методу в Україні в цілому підтримує. Зокрема, 
Майфет пише: "В. М. Державін дає таку класифікацію 
перекладів: переклад-виклад; переклад-транскрипція 
(окремо не вживається) та переклад-стилізація. 
Останній тип користається з найбільшої прихильнос-
ти з боку дослідника, але в даному разі для нас важли-
вий перший тип. Цей перший тип має ще иншу назву 
аналогічного перекладу, і принцип його висловив ще 
Жуковський: "Переводчик должен сам стать на место 
переводимого им поэта так, чтобы перевод его 
производил такое впечатление на иноземцев, какое 
оригинал производит на соотечественников".  
В. М. Державін цілком влучно зауважує: чи дійсно  
Жуковський міг думати, що його гекзаметр справляє 
на російського читача таке ж вражіння, як гекзаметр 
Гомера на еллінів" [35; цит. за 33, c. 48]. (У статті 
Майфета цитату наведено російською мовою без поси-
лання на джерело, яке нам не вдалося встановити, 
проте можна навести подібний пасаж Жуковського: "Но 
главная должность переводчика, которой подчинены 
все другие, состоит в том, чтобы он везде в перево-



ISSN 1728–2683             ІНОЗЕМНА ФІЛОЛОГІЯ. 1(53)/2021 ~ 33 ~ 

 
де своем старался произвести то действие, которое 
производит подлинник" [16, c. 314]). 

У рецензії на книжку О. Фінкеля [32] Майфет вказує 
на важливість теорії Державина для українського пере-
кладацтва й на те, що той істотно підніс вимоги до пе-
рекладу: "Ця теорія має одно з своїх джерел у глибокій 
обізнаності авторовій на питаннях теоретичної 
стилістики: не орієнтувавшися на практичний бік 
питання, він зформулював концепцію, антитетичну до 
принципів перекладу-аналогії. … варто підкреслити 
вагу, що її має теорія В. Державина в історії українсь-
кої пореволюційної перекладної справи: це вага підне-
сення надзвичайно суворих вимог до перекладу (до 
останнього висновку приходить і М. Зеров …), – під-
несення, що його аж ніяк не можна не визнати за слуш-
не: В. Державін виступив уперше, як теоретик – не з 
окремими зауваженнями щодо конкретних помилок 
перекладу (як це подибуємо у відповідних рецензіях) і не 
з висвітленням окремих боків теорії перекладу (як це 
маємо в статті Ол. Фінкеля "О переводе") з її інтерес-
ним з'ясуванням принципу архітектоніки стосовно до 
оригіналу її перекладу), – а з цілою концепцією, що не 
могла не мати значної теоретичної ваги" [32, c. 65–66]. 

3. Микола Зеров 
З багатьма положеннями як статті Державина [13], 

так і статті Майфета [35] висловлює свою згоду Микола 
Зеров у публікації "У справі віршованого перекладу" 
[20], яка перегукується зі статтею Державина в "Плужа-
нині". Указуючи на те, що статті ці виникли скоріше під 
впливом російської теоретичної літератури, ніж у зв'язку 
з українською художньою практикою, Зеров підкреслює, 
що обидва автори все ж запозичують ілюстрації для 
своїх тез із сучасної української перекладної поезії, 
"втягаються в обговорення її засобів, хиб та здобут-
ків" [20, c. 134]. І хоча ілюстрації, на думку Зерова, не 
завжди вдалі (так, він не погоджується з дуже високою 
оцінкою Державиним "Фавста" в перекладі Улезко як 
найкращого та безсумнівного зразка віртуозної точнос-
ті), але вихід теоретика "в поточну нашу роботу" за-
слуговує вітання, а "вибаглива ж суворість поставле-
них перед нашими перекладачами вимог не повинна 
нас лякати: вона також свідчить про нашу дозрі-
лість" [20, c. 135]. Зеров, погоджуючись з вимогою дос-
коналого розуміння тексту, яку не раз формулювали 
майстри та знавці віршованого перекладу, додає, що 
"не досить розуміти самі слова, – треба відчувати 
крізь них світогляд автора, орієнтуватися в його 
стилістичному прямуванні, знати обставини, в яких 
цей текст народився, та його місце в житті й роз-
витку даного автора" [20, c. 136]. Про другу вимогу – 
точності перекладу – Зеров пише, що вона "тратить 
найменшу навіть ясність, коли справа доходить пе-
рекладу віршованого. Цього свідомі наші літературо-
знавці" [20, с. 137]. Як приклад такого розуміння він на-
водить цитату зі статті Юрія Савченка про переклади 
Павла Тичини російською мовою, яка з'явилася в тому 
ж числі що й стаття Державина: "Здавалось би дуже 
просто формулювати визначення принципів культур-
ного (художнього? – М. З.) перекладу, сказавши: точ-
ність, тотожність (!) з ориґіналом, але сама передача 
звуками й словами іншої мови уже говорить про те, 
що така точність не може бути ідеальною, і тому 
доводиться говорити лише про приблизну точність у 
відтворенні різних компонентів художньої конструкції, 
як змістових, так і формальних" [20, с. 137]. Кожен, 
кому доводилося перекладати віршами, стверджує далі 
Зеров, знає, що про тотожність не може бути й мови у 
найщасливіших випадках – при перекладі з близьких 
мов. Тому й "говорять звичайно про адекватність 

перекладу, розуміючи під цим словом максимальну йо-
го відповідність змістовим та стилістичним особли-
востям первотвору. В. М. Державин у своїй статті 
пише значно обережніше: "Треба, щоб у перекладі так 
чи інакше було відбито характерні стилістичні риси 
ориґіналу" [20, с. 138]. Але перед кожним перекладачем 
поезії, продовжує Зеров,  відкриваються дві небезпеки: 
якщо віддавати перевагу елементам змісту, то не пере-
даси належним чином елементи форми, такі як ритміка 
чи евфонія, а якщо основну увагу звертати на ритмічні 
чи евфонічні особливості, то це практично означає на-
писати новий твір на задану ритміко-мелодійну схему. 
Вихід тут лише один: "…не говорити ні про тотож-
ність, ні навіть про повну точність віршованого пе-
рекладу, не прирікати перекладача на пильне віддання 
кожної деталі первотвору" [20, с. 138]. Виходячи з цьо-
го Зеров заявляє: "Я побоявся б стати на позицію 
В. М. Державина, що у своїй статті "Проблема віршо-
ваного перекладу" пише: "Точно відтворити структу-
ру чужої мови неможливо, але можна утворити щось 
подібне, вдало комбінуючи звуковий та граматичний 
матеріял, що є в рідній мові"; гадаю, що при такому 
ставленні до справи другорядні завдання заступили б 
основну передачу того, що є стрижнем, основою 
твору. На мою думку, коло цього основного і мають 
бути зосереджені основні зусилля перекладача. Дета-
лі другорядні можуть лишитися в затінку, навіть зо-
статися без відтворення" [20, c. 138–139]. Далі на 
прикладах Зеров доводить необхідність більшої гнуч-
кості за рахунок передачі "основного", чим промовляє 
первотвір, яке може належати як до змістових, так і до 
формальних компонентів вірша: "Перекладаючи Гюґо, 
не можна пройти мимо його ефектної синтакси, його 
блискучого ораторського апарату; не може бути 
елементарно-пристойного перекладу Верлена без 
максимальної уваги до його звукописних засобів, а пе-
рекладач Вергарна сам винесе собі смертний вирок, 
втративши в своїй роботі властиву французькому 
текстові поета багату метафоричність" [20, с. 141]. 

Зеров пропонує придивитися до тих побажань, які в 
цитованих працях висловлюють літературознавці, "і до 
яких цілком чи частково мусить приєднатися кожен, 
кого обходить розвиток нашої літературної мови" 
[20, с. 141]. Передусім він рекомендує перекладачам 
"якнайкраще орієнтуватися в лексичних наших запа-
сах, розрізняючи – по-старинному сказавши – слова 
"високого та низького стилю" і не допускаючи їх до 
безладної, антихудожньої мішанини" [20, с. 141]. Друге 
побажання – це "якнайповніша увага перекладача до 
т. зв. тропів та фігур первотвору (метафор, мето-
німій, перифразів, антономасій)" [20, с. 143]. А втім, 
якщо йдеться про вимогу Державина дослівно зберігати 
всі тропи та семантичні фігури, хоч би дивно вони ви-
глядали для нинішнього читача, Зеров усе-таки висло-
вив сумнів у тому, що теоретик зберіг би свою катего-
ричність, "коли б був сам перекладачем-практиком, 
заінтересованим у зрозумінні свого твору, у добрім 
прийнятті його читачем" [20, с. 143]. Третє побажан-
ня стосується передачі метричних особливостей перво-
твору: "вибір розміру віршового не повинен бути дові-
льним та випадковим, він повинен рахуватися з на-
шим ритмічним чуттям, весь час змагаючи проте до 
поширення його рамок" [20, с. 145], а четверте – того, 
що перекладач не повинен нехтувати евфонією перво-
твору: "Це стосується як до т. зв. звукопису (алітера-
ції, асонанцій), так і до римування, що в даному разі – 
погоджуємося цілком з статтею В. Державина – грає 
найголовнішу ролю" [20, с. 145]. У п'ятій  рекомендації 
Зеров розходиться з Державиним, вважаючи, що "кра-



~ 34 ~ В І С Н И К  Київського національного університету імені Тараса Шевченка ISSN 1728-3817 
 
сою (а значить і природністю, невимушеністю) рідної 
мови не можна поступатися ні перед чим" [20, с. 146].  

Прикметно, що у програмі лекційного курсу "Методи-
ка перекладу" в УІЛО на 1932–1933 н. р. Микола Зеров 
на позначення орієнтації перекладача на цільову мову та 
її оригінальність пропонує термін "своємовність", а на 
позначення зосередженості перекладача на особливос-
тях первотвору – "чужомовність", тобто запроваджує 
органічно національну термінологію замість "аналогічно-
го" та "гомологічного" перекладу [19; 51, c. 143].  

І хоча інші перекладознавчі розвідки Зерова стосовно 
методу перекладу виходять за часові межі дискусії та 
стали відомі пізніше, проте вони чітко засвідчують його 
позицію, адже, приміром, Зеров у статті 1934 р. "Брюсов – 
переводчик латинских поэтов", опублікованій Г. Кочуром 
у 1968 р. в  "Мастерстве перевода. 1966" [22], схвально 
характеризує як незакінчений переклад Валерія Брюсова 
Вергілівої "Енеїди" ("власні досягнення Брюсова в його 
передачі "Енеїди" безсумнівні й великі, навіть якщо су-
дити по всій строгості поставлених ним самим вимог", 
"з великим успіхом задовольняє він часто несумісні ви-
моги "точної" передачі "змісту" та звукової "форми" 
[цит. за 21, c. 1031]), так і теоретичні принципи Брюсова, 
"з їх різким протестом проти згладжування характер-
них особливостей первотвору, незвичних у мовному 
середовищі перекладу" [21, c. 1030–1031], які вказують, 
на слушну думку Зерова, "зрушення в теоретичних по-
глядах на переклад" [21, c. 1031].  

Отже, реалістичність позиції Зерова полягає в тому, 
що переклад не може бути виключно орієнтований на 
чужомовність, не може бути лише гомологічним, що 
аналогічний та гомологічний переклади – це лише тео-
ретичні конструкти на позначення крайніх точок. 

4. Іван Кулик 
На діаметрально протилежних позиціях щодо мето-

ду перекладу стосовно Державина стояв Іван Кулик, 
який цю свою позицію декларував у "Передмові до "Ан-
тології американської поезії 1855–1925" [31; цит. за 25, 
c. 483–486], що побачила світ у тому ж самому 1928 р., 
коли опублікували свої статті Г. Майфет і М. Зеров. 
Сама антологія отримала переважно схвальні відгуки 
(Освальда Бургардта, Володимира Державина, Олек-
сандра Білецького). "Особливо хочеться відзначити 
"Антологію сучасної американської поезії", укладену і 
перекладену І. Куликом (ДВУ) – книжку, що не може не 
зацікавити й російського читача, який не має подібно-
го видання російською мовою", – писав Олександр Бі-
лецький в огляді української перекладної літератури 
для російського читача в часопису "Красное слово" [4, 
с. 91]. Як відповідальний партійний працівник – заступ-
ник уповноваженого наркомату закордонних справ 
СРСР при уряді України – Кулик ні в які суперечки не 
вступав, та й жанр передмови, мабуть, до жодної дис-
кусії про метод перекладу не спонукав. Позицію Кулика 
Фінкель характеризує як щось подібне до принципового 
погляду на завдання та обов'язок сучасного переклада-
ча" [41, с. 65] порівняно з підходами романтизму і, ви-
ходячи з надзвичайного інтересу цього принципово-
нового підходу, цитує у своїй "Теорії й практиці пере-
кладу" твердження Кулика майже цілком: "Ми не могли, 
навіть бажаючи цього, залишитись автоматично 
безсторонніми при перекладі. Приймаючи певним чи-
ном, згідно з нашим світоглядом, ориґінали, ми в про-
цесі перекладу мимоволі підкреслювали ті чи інші іде-
ологічні моменти в них, не невмисно й обдумано, а 
радше таким чином, як відчували їх. Бо перекладач, 
приналежний до іншої клясової категорії, мабуть, під-
креслив би інші сторони й властивості ориґіналу, ніж 
ми. Крім того, були в нас часом і навмисні спроби при-

стосувати переклади до розуміння й приймання їх 
тією авдиторією, що для неї призначено книжку. Ми 
мали на увазі, що перекладаємо для українського чи-
тача, до того ще для сучасного, радянського [виділе-
но курсивом у Фінкеля, у Кулика – лише сучасного]. Це 
змушувало нас свідомо вносити деякі зміни в перекла-
ди порівняно з ориґіналом. Не можна писати цілком 
однаково для американського й українського читача, 
бо читачі ці мають різну психологію й різний нахил до 
приймання художніх творів, породжені переважанням 
різних, протилежних, політичних чинників та суспіль-
ного ладу [31, с. 36–37; 41, c. 65–66]. Далі у Кулика йде 
посилання на діалог "Парадокс про актора" Дені Дідро, 
який говорив, що "актор, який майстерно передає Ше-
кспіра, не знає, як приступити до декламації сцени 
Расіна" і що "в кожному творі ... є два різних сенси, 
приховані під тими ж знаками, – один сенс у Лондоні, 
інший в Парижі" [15, с. 3–4]. І Кулик, за аналогією, ро-
бить висновок: "Так само вірші американських поетів, 
точно перекладені, мали б один сенс у Нью-Йорку й 
інший у Харкові. Не можна також перекладати цілком 
однаково той самий твір у різні епохи. Бо зміна доби 
історичного розвитку внесла чимало змін у характер 
мови, сенс окремих виразів, як знову ж таки і нахил до 
приймання й відчування мистецьких творів. Ось чому 
ми, маючи на увазі не етнографічне, а суспільно-
художнє (почасти ж і політичне) значіння перекладу 
дозволяли  собі часом змінювати розмір ориґіналу, 
ритм його (наприклад, у метр привносити елементи 
верлібру й т. п.), а часом і образи ориґіналу заміняти 
однорідними, але все-таки іншими, зрозумілішими на-
шому сучасному читачеві" [31, с. 36–37; 25, с. 486].  

Щодо змін розміру й ритму Кулику заперечив у ре-
цензії на його антологію Державин: "Що в перекладі, 
призначеному для широких читацьких кіл, нерідко до-
водиться модифікувати образи оригіналу, – цього 
ніхто заперечувати не стане; але які серйозні мірку-
вання (окрім неприпустимого полегшення праці пере-
кладача) можуть вимагати змінити розмір і ритм – 
зокрема "у метр привносити елементи верлібру" – 
цього ми не в силі розшифрувати" [5; цит. за 24, с. 88]. 
Державин, який не погоджувався з поширеною думкою, 
що художній переклад, буцімто, має бути таким, щоб 
читальник сприймав його як оригінальний твір, поясню-
вав свою незгоду з позицією Кулика тим, що "більш-
менш послідовна реалізація цього принципу буде час-
то призводити до втрати специфічних рис першо-
джерела й надмірної "гіперукраїнізації" цілого стилю, 
всупереч іноземній соціальній та культурно-істо-
ричній тематиці твору" [11, с. 220; 24, с. 261]. Цю  
думку, зокрема, Державин висловив у рецензії на пере-
клад І. Куликом твору популярного англо-американсь-
кого письменника-гумориста Пелема Ґренвіля Вудхауза 
"Псміт-журналіст", в якому гумор виявляється в комізмі 
стилістичному, у комізмі мови й фразеології, який дося-
гається постійним зіткненням англійської літературної 
мови та "книжної" манери висловлюватися з нью-
йоркським вуличним жаргоном, дуже "колоритним" і 
досить екзотичним для рядового англійського читача 
[7]. "Очевидно, що стилістичну сторону такого тво-
ру не можна адекватно відтворити в перекладі; пере-
кладачеві залишається одне з двох – або пропускати 
мовну екзотику, або відтворювати її умовно. І. Ю. Ку-
лик рішуче став, у даному разі, на другий шлях; він 
послідовно віддає всі вульгаризми й "ідіотизми" [ідіоми] 
американської розмовної мови відповідними (що до 
сенсу) українськими вульгаризмами, навіть такими, 
які він сам вважає за потрібне брати в лапки <…>. Це 
стосується й до різних більш-менш фамільярних фра-
зеологічних висловів, вигуків та окликів, трафарет-



ISSN 1728–2683             ІНОЗЕМНА ФІЛОЛОГІЯ. 1(53)/2021 ~ 35 ~ 

 
них порівнянь та лайок. Вишукуючи відповідних україн-
ських не літературних або напівлітературних висло-
вів, приблизно адекватних щодо сенсу американським, 
перекладач виявив не тільки високе володіння обома 
мовами, а й віртуозну здатність до мовної різноманіт-
ности <…>. Керуючись своїм безпосереднім вражен-
ням, читач найскоріше подумав би, що він має справу з 
ориґінальним українським романом із нью-йоркського 
життя якогось дуже компетентного белетриста. 
Дуже можливо, що перекладач саме й прагнув ство-
рити таке враження. У принципі – ми вважаємо такий 
підхід до художнього перекладу за помилковий: нама-
гаючись відтворити ті специфічні стилістичні особ-
ливості ориґіналу, яких – у самій суті їхній – відтво-
рити неможна (комічний "локальний колорит" у мові), 
він на практиці приводить до стилістичного гротес-
ку, до славнозвісного "французького з ніжегородсь-
ким", а в даному разі – до неправдоподібного вживання 
специфічно-українських народних висловів в англо-
американських джентльменів" [7; цит. за 24, c. 151–152].    

Сумніваючись в тому, що принцип, проголошений 
Куликом, дійсно стане принципом, на якому буде ґрун-
туватися переклад пролетарської поезії, Фінкель пише, 
що "він суперечить навичкам і принципам ХIХ сто-
ліття" і що "тут відкривається необмежена просто-
рінь до сваволі перекладачів і до зведення перекладу 
до ступеня парафразів та переспівів", а "з погляду 
характеризації оригіналу" "найліпший парафраз зав-
жди гірший від найпоганішого перекладу" [41, с. 66]. 
Значно цікавіше, на думку Фінкеля, міркування Кулика 
про пристосування творів до іншої аудиторії. "Можливо, 
що Кулик стоїть на вірному шляху, але можливо й те, 
що істотним шляхом буде шлях обережного добору 
зразків чужої літератури і відмова від перекладу не-
прийнятних творів" [41, с. 66]. 

5. Олександер Фінкель 
Якщо Державин і Майфет теоретично відстоювали 

гомологічний переклад (переклад-стилізацію), то пе-
реклад аналогічний захищав Олександер Фінкель у 
книзі "Теорія й практика перекладу" [41], яка вийшла 
українською мовою в "ДВУ" в 1929 р. в Харкові (пере-
видана в 2007 р. у складі збірника вибраних перекла-
дознавчих праць дослідника "О. М. Фінкель – забутий 
теоретик українського перекладознавства: Збірка виб-
раних праць") [43]. 

У першому – загальному, теоретичному – розділі  
цієї книги Фінкель прослідковує важливість перекладів 
як у культурно-історичному, так і в художньо-літератур-
ному аспектах, аналізує стилістичний аспект проблеми 
перекладу, історичні шляхи вирішення проблеми пере-
кладу, теорії перекладу класицизму і романтизму, що 
дає змогу уявити ключові теоретичні питання перекладу 
не як абстрактні завдання, а в історичному плані, у зв'яз-
ку з розвитком філософської та філологічної думки. Для 
літературного перекладознавства, на погляд Лади Ко-
ломієць [26, c. 151], цінною є викладена в цьому розділі 
концепція Фінкеля про залежність перекладацького ме-
тоду від загального поетичного світогляду певної літе-
ратурної школи, зокрема світогляду "клясиків" і роман-
тиків, позаяк він наголошує, додаючи до міркувань Фе-
дора Батюшкова про залежність теорії перекладу і його 
якостей від історичного та культурного місця перекла-
дача стосовно джерельного тексту [3], що, крім співвід-
ношення культурних рівнів мов – мови оригіналу і мови 
перекладу, – характер останньої значною мірою зале-
жить і від літературних поглядів часу [41, с. 63]. Так, 
доба класицизму – "доба панування нормативної пое-
тики, коли вірять в абсолютні художні цінності, не-
вмирущі, неперевищені зразки. Супроти них узяті до 
перекладу твори стоять на різних ступенях доскона-
лості, – залежно від того ступеня, і перекладачеві 

дозволяється поправляти їх хиби і таким чином під-
носити їх на вищий рівень художній" [17, с. 193; цит. за 
21, с. 680], – так лапідарно переказує Зеров у рецензії 
на цю книгу Фінкеля сторінки, присвячені класицизму. А 
коли на зміну класицизму прийшов романтизм "із зовсім 
іншим загальним, естетичним та літературним сві-
тоглядом", то "бачимо, як одразу і цілком змінюється 
ставлення перекладачів до своїх завдань. Визволення 
індивідуальности, великий інтерес до національних 
літератур, відкриття нових шляхів творчости – все 
це диктувало перекладачам нові завдання, які значно 
відрізняються від поглядів класицизму. <…> Тут вже 
нема ідеально-прекрасного, до якого треба прагнути і 
здійснення якого треба намагатися. Є конкретний 
твір і конкретний автор, індивідуальність якого тре-
ба зберегти навіть з усіма його помилками та вада-
ми. Принцип точности перекладу, різні тлумачення 
цього терміна, визначення межі точности, співвідно-
шення різних національних мов та наслідки цього для 
можливости та якости перекладу – всі ці питання 
гостро зацікавили теоретиків романтизму, і їх (ці 
питання) було переглянуто знов або поставлено упер-
ше. <…> Нових принципових позицій після романтизму 
висунуто не було" [41, c. 63–64].    

Відштовхуючись від класифікації Т. Момзена про 
поділ перекладів на "безстильні" та "суворі або стиліс-
тичні переклади", Фінкель переходить до "дилеми Гум-
больдтової" – "основної трудності всякого перекла-
ду", яку висловив Вільгельм фон Гумбольдт (у листі до 
А. В. Шлегеля від 23 липня 1796 р.): "Кожний переклад 
рішуче мені здається спробою розв'язування нерозв'яз-
ного завдання; кожний бо перекладач неминуче має 
потрощитися об один з двох клипенів: чи то за раху-
нок смаку й мови свого народу, надто наближаючись 
до ориґіналу, чи то за рахунок ориґіналу, занадто вже 
зберігаючи особливості свого народу" [41, с. 68 – 
переклад О. Фінкеля], або у сучасному переформулю-
ванні А. Федорова: "Перекладачеві залишається ко-
ристуватися або аналогами на свойому мовному 
ґрунті, або утворювати чужу, незвичну словесну фор-
му – такі є два можливі для перекладача уставлення" 
[39, с. 117] (переклад і виділення Фінкеля [41, c. 68]). 
Ось інше формулювання вибору між аналогічним та 
гомологічним перекладом.  

Вирішення цієї дилеми, на думку Фінкеля, і є най-
серйознішою і найфундаментальнішою проблемою пе-
рекладу, навколо якої і зосереджені всі суперечки та 
незгоди: "Як і треба було чекати, думки розподілялися 
за будь-яким одним із членів цієї дилеми, тобто одні 
дослідники додержувалися примата чужої стилістики, 
а інші – примата своєї" [41, с. 69]. Саме це й служить 
відповіддю на запитання, яке ставить Фінкель: чому у 
одного й того самого народу зустрічаються різні пере-
кладацькі методи? Екскурс в історію теорії перекладу 
дає змогу Фінкелю зробити висновок: "Треба визнати, 
що погляди Шлейєрмахера, Гумбольдта та їхніх при-
хильників не перемогли. Надалі ми бачимо або крайній 
песимізм, – неможливість перекладів взагалі, – або 
нахил до збереження особливостей своєї  мови, т. т. 
мови перекладу, та своєї культури. Лише зрідка ми 
бачимо вороття до принципів Гумбольдтових. Дещо 
намагався зробити в цьому напрямку і В. Брюсов 
<…>.. З цілком теоретичного боку підійшов до цього 
В. М. Державін (ст. 44), намагаючись встановити ме-
жі художности перекладу" [41, c. 70]. Проте, зауважує 
він, найпоширеніший погляд – це збереження особли-
востей своєї мови та своєї культури, тобто використан-
ня аналогів на своєму мовному ґрунті. Дотримуватися 
примата своєї стилістики – це загальна риса майже всіх 
перекладачів XIX–XX ст., стверджує він. "А втім, треба 
підкреслити, що цілковитого протиставлення та 



~ 36 ~ В І С Н И К  Київського національного університету імені Тараса Шевченка ISSN 1728-3817 
 
взаємонехтування між цими двома принципами немає. 
Якщо крайній є погляд, за яким "художній переклад 
мусить бути по можливості дослівний, – не в тому, 
що кожне слово ориґіналу перекладається зокрема, а в 
тому, що художня цінність будь-якого речення, слова, 
граматичної та фонетичної структури ориґіналу по-
винна, по можливості, "знайти собі відображення в 
стилі перекладу. Такий переклад багатьом здається 
надзвичайно "екзотичним" і навіть близьким до паро-
дії, <…> адекватний переклад екзотичного тексту... 
уникнути стилістичної екзотики, ясне діло, не мо-
же <…>, то цілковитої протилежности такому по-
гляду немає. Єсть тільки помірніша позиція, за якою 
явища чужої культури та іншої мовної структури 
треба заміняти на явища нормальні в культурі та 
мові перекладу" [41, c. 72].  

Стосовно концепції Державина, якому Фінкель при-
святив свою книгу, її автор стверджує, що "визначення 
художнього перекладу як перекладу-стилізації, якого 
вимагає В. Державін, крутиться в зачарованому колі", 
і пояснює, що "стилізація є явище можливе лише в 
межах однієї національної мови: можна українську мову 
XX ст. стилізувати під мову XVII ст., можна поетичні 
засоби однієї школи заміняти засобами іншої (пародія 
є теж стилізація). Але ніяк не можна стилізувати ук-
раїнську мову не тільки що під хінську, ба навіть під 
російську або польську: наслідком цього буде незграб-
на зросійщена або зпольщена мова" [41, c. 73]. Це був 
найвагоміший, як здавалося Фінкелю, аргумент проти 
гомологічного перекладу. Але якщо це так, то "чи подо-
рожував би стиль із мови в мову?" – піддає сумніву цей 
аргумент Фінкеля Віталій Радчук [37, c. 21]. Згідно з 
Фінкелем, хибою перекладу-стилізації у розумінні Дер-
жавина є "нехтування тематики твору та соціяльно-
культурного значіння стилістичних елементів. Пер-
ша вимагає від перекладача для свого збереження 
більш-менш значних стилістичних офір, через що пов-
ної та цілковитої адекватности не можна досягнути 
аж ніяк. Друге – соціяльно-культурний бік стилістич-
них елементів – ще більше відбивається на відтво-
рюванні їх чужою мовою" [41, c. 73–74].  

Першими працями про погляди Фінкеля стали рецен-
зії на "Теорію й практику перекладу". Так, Майфет пише 
про три домінанти книжки: по-перше, про її практичне 
призначення, "перекладачеві бо доводиться робити не 
окремі маніпуляції з оригіналом, розгорнуті за певним 
схематичним пляном, а відчути його, як художню ці-
лість, відповідно (як цілість) віддаючи в перекладі"; по-
друге, про чітку "акцентацію стилістичного моменту, 
що його повинен відбивати переклад", а по-третє, про 
те, що "книга не має оригінальної концепції, а лише 
приєднується до теорії так званого аналогічного пе-
рекладу, що нараховує в своїх лавах велику кількість 
прибічників" [32 с. 249]. Та констатуючи ці тези, рецен-
зент пише, "не можна не підкреслити, по-перше, об'єк-
тивности автора, який взагалі обізнаний із течіями 
перекладацької думки і ретельно інформує про це чи-
тача (в IV розд. I частини); по-друге, ця прихильність 
достатньо (хоч і мовчазно) вмотивована відштовху-
ванням від клясичної теорії перекладу з її ідеалом аб-
солютної краси …" [там само]. Майфет вважає за не-
обхідне, однак, додати, що "приєднуючись до принципів 
аналогічного перекладу, автор робить це помірковано 
й критично, належно беручи на увагу момент так 
званої функціональности авторової поетики" [32, 
с. 250]. Ця третя домінанта книжки мотивує і відштовху-
вання від теорії-стилізації, представником якої в Україні 
є Державин. А ще Майфет стверджує, що "треба ще 
мати на увазі, що на практиці й Ол. Фінкель і В. Дер-
жавін роблять, по суті, той самий висновок – про не-
можливість цілокупного відтворення оригіналу, про 

неминучість (у кожному конкретному випадку) певних 
стилістичних "жертов", але праця В. Державіна має 
ту перевагу, що вона принципово уґрунтовує ті жерт-
ви й подає певну семантичну ґрадацію таких жертвов 
та засобів їхньої компенсації" [32, с. 251].  

6. Після дискусії 
По суті, в цих дискусіях про переклад гомологічний 

чи аналогічний, які розпочалися з публікацій 1927 р. 
А. Федорова та В. Державина і завершилися останніми 
рецензіями В. Державина 1931 р., йшлося про вибір між 
двома можливостями: орієнтацією або на оригінал, з 
його мовою, його культурою і його стилістичними особ-
ливостями, або на читача, з його мовою, його культу-
рою і його смаками, адже переклад існує на межі двох 
мов, двох культур, двох літературних традицій, двох 
поетик. Тобто розбіжності ці стосувалися методу пере-
кладу, "загальної орієнтації перекладача чи то на 
"аналогічну" теорію перекладу, чи то на "стилізацій-
ну" (гомологічну)", за термінологією Державина [6; цит. 
за 24, с. 183], а якщо вживати сучасну термінологію, то 
мовилось (за Г. Турі) про початкову норму перекладу, 
про орієнтацію на джерельну мову/культуру чи на ці-
льову [56, с. 53 й наступні]. Ці дві можливості образно 
описав ще Гете в листі 1801 р. до англійського літера-
тора Томаса Голкрофта [наводиться в [28]], а розгорну-
то – Фрідріх Шляйєрмахер: "або перекладач залишає 
автора в покої, наскільки це можливо, й наближає чи-
тача до нього, або ж він залишає читача в покої, на-
скільки це можливо, й наближає до нього автора" 
[55, с. 432]. У 1990-ті рр. американський теоретик 
перекладу Лоренс Венуті назвав той переклад, в 
якому "письменник іде назустріч читачеві" ("аналогіч-
ний" у термінології Державина), "одомашнювальним 
перекладом" (domestication), а той, в якому "читач йде 
назустріч авторові", ("гомологічним або "стилізуючим", 
за Державиним) – "очужувальним" (foreignization) [57], 
хоча поняття "очужувального перекладу" у Венуті є де-
що ширшим, аніж стилізація, тобто слідування за фор-
мою першоджерела. Згідно з Венуті, аналіз перекладів 
та дискурсів про переклади минулих часів демонстру-
ють нам альтернативні рішення і можуть запропонувати 
рівні владні відносини в діалозі культур. Очужувальна 
стратегія може позначати відмінність іномовного тексту 
лише, якщо допускає протилежну позицію до вітчизня-
ного, свого, кидаючи виклик літературному канону, 
професійним стандартам та етичним нормам у культурі 
перекладу, що призводить до запозичення іномовних 
культурних форм та до розвитку різнорідних лектів [там 
само]. Важливо зауважити, що вибір очужувати чи одо-
машнювати іномовний текст, як на це давно вказав 
Шляйєрмахер, існує лише для перекладачів художніх 
текстів, на противагу перекладачам технічним, а з ху-
дожніх текстів лише класичних, вартісних, канонічних, 
як стверджував Державин.  

Сьогодні, як справедливо зазначає Т. Шмігер, 
"встановлення крайніх точок перекладу, що визначало 
певну стратегію перекладача, закріпилося як одне з 
базових спостережень в перекладацькій науці" [45], а 
от терміни на їх позначення, запозичені з біологічних 
наук, – "гомологічний переклад" та "аналогічний пере-
клад" – забуваються, як на тривалий час забувається і 
ця дискусія, яку побіжно згадає Фінкель у 1939 р. [40]. 
Імена учасників цієї дискусії, за винятком Фінкеля, який 
не підпав під репресії, не кажучи вже про їхні праці, 
протягом тривалого часу взагалі не згадують і вражаю-
чим свідченням цього може бути стаття Й. Багмута "Пи-
тання теорії перекладу на Україні за радянський час" [2] 
від 1957 р., в якій мимохідь згадано лише Фінкеля. 

Інша згадка про цю дискусію з'явиться у 1970 р. у 
статті Яреми Айзенштока, що була присвячена пам'яті 
його друга юності Фінкеля. Айзеншток згадує ті часи і 



ISSN 1728–2683             ІНОЗЕМНА ФІЛОЛОГІЯ. 1(53)/2021 ~ 37 ~ 

 
дружнє коло молодих філологів: "Між собою ми спере-
чалися багато, іноді – запекло. Особливо жорстокі 
були суперечки з В. Державиним… Зокрема, для  
О. М. Фінкеля Державин був незмінним об'єктом поле-
міки з питань художнього перекладу" [1, c. 105]. У тих 
самих спогадах Айзеншток  відтворює у пам'яті й диску-
сію стосовно гомологічного й аналогічного перекладу: 
"В останніх місяцях 1927 з'явилася стаття В. Держа-
вина "Проблема віршованого перекладу", що предста-
вляла собою крайнє вираження перекладацького фор-
малізму. Автор статті обґрунтовував "особливий" 
погляд на переклад: художній переклад, на його думку, 
може існувати або як переклад стилізований, або як 
переклад дослівний, – "не в тому сенсі, що кожне сло-
во оригіналу перекладається окремо, а в тому, що 
художня цінність будь-якого виразу, слова, граматич-
ної та фонетичної структури оригіналу повинна, по 
можливості, знайти своє відображення в стилі пере-
кладу". Пригадую, що ці вимоги "дослівного перекла-
ду", "перекладу-стилізації" викликали в нашому гуртку 
не тільки шалене обурення, але й цілий потік пародій-
них витівок, на які особливо невичерпний був  
О. М. Фінкель. Відповідно з перекладацькими "принципа-
ми", декларованими Державиним, він зробив кілька "сти-
лізованих" і "дослівних" (з максимальним наближенням до 
фонетичного звучання оригіналу) перекладів віршів Мак-
сима Рильського і Павла Тичини… " [1, c. 105–106].  

Цікаво, що пізніше терміни "гомологічний" та "анало-
гічний" переклад використовуватиме батько-засновник 
сучасного західного перекладознавства Джеймс Голмз, 
розуміючи під гомологічним перекладом переклад особ-
ливостей першотвору, коли прагнуть зберегти форму за 
рахунок функції, і, навпаки, під аналогічним перекладом 
такий переклад, в якому зберігають функцію, а не фор-
му [49, c. 85].  

Дискусія про гомологічний та аналогічний переклад, 
що точилася в Україні, отримала у кінці 1920-х і певне 
відлуння в Росії завдяки дієвій участі А. Федорова та 
Д. Усова, які ознайомлювали москвичів та ленінградців 
із перекладознавчою думкою України, зокрема, остан-
ній, котрий не лише листувався з Державиним і висту-
пав з доповіддю про проблему художнього перекладу в 
трактуванні Державина на засіданні Державної академії 
художніх наук у травні 1928 р., а й включив у список 
літератури для студентів своєї програми з теорії й прак-
тики перекладу [38] в Московському інституті нових мов 
на 1934–1935 н. р. працю Майфета "З уваг до теорії 
перекладу" [35] та книжку Фінкеля [41]. 

 
ВИСНОВКИ 
У кінці 1920-х – на початку 1930-х рр. значна кіль-

кість українських науковців-гуманітаріїв та літераторів 
(часто вимушено) перенесли свої професійні зацікав-
лення в галузь перекладу (як перекладачі, редактори, 
автори коментарів та передмов, як критики переклад-
них творів і, врешті-решт, як теоретики перекладу). Во-
ни спільно виробили нове уявлення про завдання пере-
кладача, про філологічне розуміння перекладу як особ-
ливого методу герменевтики тексту, стилістичного ана-
лізу (орієнтацію на текст, що перекладається, та на по-
рівняльно-мовну проблематику), що істотно поліпшило 
якість перекладу. Паралельно в переважно партійному 
середовищі формується альтернативний підхід щодо 
методу перекладу, який орієнтується не на першотвір, а 
на масового радянського читача, і допускає зміни, про-
пуски, додавання, особливо стосовно так званої "кла-
сово-шкідливої" літератури. Як ще вказував Шлейєрма-
хер, потреба в очужувальному перекладі з'являється 
лише тоді, коли в освічених колах поширюється знання 
іноземних мов та інтерес до цінностей інших народів 

[55]. Безперечно, що обставини в СРСР на початку 
1930-х рр. складалися інакше.  

Становлення філологічно точного (стилізаційного 
або гомологічного, орієнтованого на чужомовність) пе-
рекладу різко обривається як зміною національної полі-
тики в СРСР й відмовою від коренізації та переходом 
ВКП(б) на позиції націонал-більшовизму як ідеології 
сталінізму з його культом особистості, руссоцентриз-
мом та державно-патріотичною ідеологією, на кшталт 
імперської великодержавності, так і викликаними цим 
змінами в мовній політиці і в політиці перекладу, а також 
репресіями і знищенням багатьох його представників. 
Режим відкрито втручається не лише у відбір творів для 
перекладу, а й у сам метод, а у ставленні до перекладу в 
офіційних колах з'являється підозрілість, яка досягає 
апогею в погромницьких публікаціях, в яких перекладачів 
звинувачують у "націоналістичному шкідництві". 

Дискусія виявила, що в кінці 1920-х рр. щодо методу 
перекладу існувало різноманіття поглядів, причому на 
крайніх позиціях стояли, з одного боку, В. Державин і 
Г. Майфет, прибічники гомологічного перекладу, а з 
другого боку, – І. Кулик, який відстоював позицію, що 
перекладачеві необхідно орієнтуватися на читача, при-
чому сучасного, радянського. Позицію М. Зерова можна 
охарактеризувати як реалістичну, центристську, ближчу 
до Державина з Майфетом, а Фінкеля – як таку, що ближ-
че до позиції Кулика. Розглянуті праці Зерова, Держави-
на, Майфета, Фінкеля та Кулика, в яких обговорювалися 
питання вироблення методу перекладу та вибору орієн-
тації на своємовність або чужомовність, є не лише важ-
ливими документами епохи, що засвідчують високий 
рівень розвитку української перекладознавчої думки, а й 
актуальними текстами для тих, хто сьогодні цікавиться 
питаннями перекладу та перекладознавства.  

 
Cписок використаних джерел 
1. Айзеншток И. А. М. Финкель – теоретик художественного пе-

ревода // Мастерство перевода, 1970. Москва, 1970. Сб. 7. С. 91–120. 
2. Багмут Й. А. Питання теорії перекладу на Україні за радянсь-

кий час // Дослідження з мовознавства в Українській PCP за сорок років: 
[Зб. статей] / АН УРСР, Ін-т мовознавства ім. О. О. Потебні; [редкол.: 
І. К. Білодід та ін.]. Київ: Вид-во АН УРСР, 1957. С. 122–147. 

3. Батюшков Ф. Д. Задачи художественных переводов // Прин-
ципы художественного перевода. Статьи Ф. Д. Батюшкова, Н. Гуми-
лева, К. Чуковского. 2-е изд., доп. Пб.: Государственное издатель-
ство, 1920. С. 7–15. 

4. Белецкий А. И. Переводная литература на Украине // Красное 
слово. 1929. № 2. С. 87–96. 

5. Державін В. [Рец. на кн.: Антологія американської поезії, 1855–
1925 : пер. з англ. / І. Ю. Кулик. Х. : ДВУ, 1928. 344 с.] // Критика. 1928. 
№ 5. С. 185–187.  

6. Державін В. М. [Рец. на: Байрон Дж. Н. Мазепа / Вільний пер. з 
англ. Д. Загула. [Харкiв]: ДВУ, 1929] // Критика. 1930. № 1. С. 132–136. 
Цит. за: Кальниченко О. А., Полякова Ю. Ю. Володимир Миколайович 
Державин. Про мистецтво перекладу: Статті та рецензії 1927–
1931 років. Вінниця: Нова Книга, 2015. С. 182–187. 

7. Державін В. М. [Рец. на: Вудгауз П. Дж. Псміт-журналіст / З 
англ. пер. І. Ю. Кулик. [Харкiв]: ДВУ, 1928] // Критика. 1929. № 3. С. 142–144. 

8. Державін В. М. [Рец. на: Гоголь М. Твори. Т. 1. Вечори на хуто-
рі під Диканькою: Повісті від пасічника Рудого Панька [П. Куліша] / Заг. 
ред. І. Лакизи та П. Филиповича; стиліст. ред. А. Ніковського. [Харків]: 
Книгоспілка, б. p. // Критика. 1929. № 7–8. С. 218–219. 

9. Державін В. М. [Рец. на: Поэтика: Временник Отд. Словесных 
искусств Гос. ин-та истории искусств. Сб. 4. Л.: Academia, 1928 // Крити-
ка. 1928. № 7. С. 132–134. Цит. за: Кальниченко О. А., Полякова Ю. Ю. 
Володимир Миколайович Державин. Про мистецтво перекладу: статті 
та рецензії 1927–1931 років. Вінниця: Нова Книга, 2015. С. 96–100. 

10. Державін В. М. [Рец. на: Чуковский К., Федоров А. Искусство 
перевода: сб. Л.: Academia, 1930 // Кальниченко О. А., Полякова Ю. Ю. 
Володимир Миколайович Державин. Про мистецтво перекладу: статті 
та рецензії 1927–1931 років. Вінниця: Нова Книга, 2015. С. 187–192.   

11. Державін В. М. [Рец. на: Гоголь М. Твори. Т. 2. Миргород / Заг. 
ред. І. Лакизи; стиліст. ред. М. Зерова та А. Харченка. [Київ]: Книгоспіл-
ка, [1930] // Червоний шлях. 1931. № 3. C. 218–221. 

12. Державін В. М. Наші переклади з західніх класиків та потреби 
сучасного читача // Червоний шлях. 1930. № 10. С. 160–168. 

13. Державин В. Проблема віршованого перекладу // Плужанин. 
1927. № 9/10. С. 44–51. Цит. за: Кальниченко О. А., Полякова Ю. Ю. 
Володимир Миколайович Державин. Про мистецтво перекладу: статті 
та рецензії 1927–1931 років. Вінниця: Нова Книга, 2015.  С. 48–58. 



~ 38 ~ В І С Н И К  Київського національного університету імені Тараса Шевченка ISSN 1728-3817 
 

14. Джугастрянська Ю., Стріха М. Важлива пам'ятка з історії 
українського перекладознавства // Новий Протей / ред. Кальниченко О. 
Вип. 1. 2015. С. 133–135. 

15. Дидро Д. Парадокс об актёре. Госиздат, Москва–
Петербург, 1922. 78 с. 

16. Жуковский В. А. О переводах вообще, и в особенности о пере-
водах стихов // Полн. собр. соч. и писем: В 20 т. Москва : Издательство 
"Языки славянских культур", 2012. Т. 12. С. 311–315. 

17. Зеров М. [Рец. на: Фінкель О. Теорія і практика перекладу  
/ О. Фінкель. Х. : ДВУ, 1929. 168 с.] // Життя й революція. 1929. № 10.  
С. 192–194. 

18. Зеров М. К. [Рец. на: Чуковский К., Федоров А. Искусство пере-
вода. Л.: Academia, 1930] // Життя й революція. 1930. № 1. С. 198–199. 
Цит. за: Зеров М. К. [Рец. на: Чуковский К., Федоров А. Искусство пере-
вода. Л.: Academia, 1930]   // Зеров М. К. Українське письменство / Упо-
ряд. М. Сулима; Післямова М. Москаленка. Київ: Вид-во Соломії Пав-
личко "Основи", 2002. С. 765–767. 

19. Зеров М. Програма курсу "Методика перекладу". Машинопис 
тексту. З архіву Літературного музею Григорія Кочура в Ірпені. 
9.ІХ.1932. 9 с. 

20. Зеров, М. У справі віршованого перекладу. Нотатки // Життя і 
революція. 1928. № 9. С. 133–146. 

21. Зеров М. К. Українське письменство / Упоряд. М. Сулима; Піс-
лямова М. Москаленка. Київ: Вид-во Соломії Павличко "Основи", 2002. 
1301 c. 

22. Зеров М. К. Брюсов – переводчик латинских поэтов // Мастер-
ство перевода. 1966. Москва: Советский писатель, 1968. С. 416–422. 

23. Калинович М. Програма курсу "Методологія перекладу". Ма-
шинопис тексту. З архіву Літературного музею Григорія Кочура в Ірпені. 
5.ІХ.1932. 7 с. 

24. Кальниченко О. А., Полякова Ю. Ю. Володимир Миколайович 
Державин. Про мистецтво перекладу: Статті та рецензії 1927–
1931 років. Вінниця: Нова Книга, 2015. 296 с. 

25. Кальниченко О. А., Полякова Ю. Ю. Українська перекладо-
знавча думка 1920-х – початку 1930-х років: Хрестоматія вибраних 
праць з перекладознавства до курсу "Історія перекладу" / ред. Л. Чер-
нований, В. Карабан. Вінниця: Нова Книга, 2011. 504 c. 

26. Коломієць Л. В. О. М. Фінкель як теоретик перекладу// Вісник 
Харківського національного університету імені В. Н. Каразіна. 2010. 
Вип. 896. С. 150–156. 

27. Коломієць Л.В. Український художній переклад та перекладачі 
1920–30-х років: матеріали до курсу "Історія перекладу". Київ: Видавни-
чо-поліграфічний центр "Київський університет", 2013. 559 с. 

28. Копелев Л. Гете: художественные переводы и мировая лите-
ратура // Мастерство перевода. М., 1973. Сб. 9. С. 406–442. 

29. Корунець І. Біля витоків українського перекладознавства // 
Всесвіт. 2008. № 1–2. С. 188–194.  

30. Кочур Г. П. Здобутки і перспективи // Всесвіт. 1968. № 1. С. 92–97. 
31. Кулик І. Ю. Сучасна поезія Північноі Америки : [передмова] // 

Антологія американської поезії 1855–1925. [Харків], 1928. С. 9–38. 
32. Майфет Г. Й. [Рец. на: Фінкель О. Теорія і практика перекладу 

/ О. Фінкель. Х. : ДВУ, 1929. 168 с.] // Червоний шлях. 1929. № 12. 
С. 249–253.  

33. Майфет Г. Й. Вибрані розвідки з перекладознавства / Упоряд-
кування, вступ. стаття та прим. Т. В. Шмігера. Львів, 2017.  97 с.  

34. Майфет Г. Й. Перекладознавчі праці // Новий Протей. Вип. 1 / 
Гол. ред. О. Кальниченко. Вінниця: Нова Книга, 2015. С. 136–163. 

35. Майфет Г. Й. З уваг до теорії перекладу. [Рец. на: Scholz K. W. H. 
The art of translation. Philadelphia, 1918] // Критика. 1928. № 3. С. 84–93. 

36. Протоколи засідань Підготовчої комісії РНК УРСР, колегії НКВІ, 
НКО, НКПраці УРСР та матеріали до них, 10 травня – 12 вересня 1930 р. 
// ЦДАВОВ України. Ф. 1. Оп. 6. Спр. 41, 139 арк. 

37. Радчук В. Яка теорія допоможе практиці? // Олександр Фінкель – 
забутий теоретик українського перекладознавства / Л. М.Черноватий,  
В. І. Карабан, В. О. Подміногін, О. А. Кальниченко, В. Д. Радчук. Вінни-
ця: Нова Книга, 2007. С. 10–33.  

38. Усов Д. С. Программа по теории и практике перевода // ЦГАЛИ 
СПб. Ф. 158 (А. В. Федоров). Оп. 2. № 398. 4 с. 

39. Федоров А. В. Проблема стихотворного перевода // Поэтика. 
Временник отдела словесных искусств Государственного института 
истории  искусств. Ленинград: Academia, 1927. Вып. 2. С. 104–118. 

40. Финкель А. М. О некоторых вопросах теории перевода // Науч-
ные записки Харьковского государственного педагогического института 
иностранных языков. 1939. Т. 1. С. 59–82; Цит. за: Олександр Фінкель – 
забутий теоретик українського перекладознавства. 

41. Фінкель О. М. Теорiя й практика перекладу. Харкiв: ДВУ, 1928. 
167 с. Цит. за: Фінкель О. Теорія й практика перекладу // Олександр 
Фінкель – забутий теоретик українського перекладознавства : Збірка 
вибраних праць. Вінниця : Нова Книга, 2007. С. 49–182.  

42. Фінкель О. М. Г.Ф. Квітка-Основ'яненко – перекладач власних 
творів // Квітка-Основ'яненко: Зб. на  150-річчя народження. Харків, 
1929. С. 107–132. 

43. Черноватий Л. М., Карабан В. І., Подміногін В. О., Кальничен-
ко О. А., Радчук В. Д. Олександр Фінкель – забутий теоретик українсь-
кого перекладознавства: Збірка вибраних праць. Вінниця : Нова Книга, 
2007. 440 с. 

44. Чуковский К., Федоров А. Искусство перевода. Ленинград: 
Academia, 1930. 235 с. 

45. Шмігер Т. В. Внесок Григорія Майфета в українське перекла-
дознавство // Майфет Г. Вибрані розвідки з перекладознавства. С. 7–18. 

46. Шмігер Т. В. Історія українського перекладознавства ХХ сторіч-
чя: ключові проблеми та періодизація: автореф. дис. … канд. філол. 
наук: спец. 10.02.16 "перекладознавство" / КНУ імені Тараса Шевченка. 
Київ, 2008. 20 с. 

47. Шмігер Т. Володимир Державин: теорія і критика перекладу // 
Збірник Харківського історико-філологічного товариства. Нова серія. 
2005. Т. 11. С. 205–214. 

48. Bühler K. Sprachtheorie: Die Darstellungsfunktion der Sprache. 
Berlin: G. Fischer, 1934. 

49. Holmes J. S. Describing Literary Translation: Models and Methods 
// Translated! Amsterdam: Rodopi, `1988. P. 81–92. 

50. Kalnychenko O., Kamovnikova N. Teaching Translation: Academic 
Courses in 'Translation Theory and Practice' of the early 1930s // Вісник 
Харківського національного університету імені В.Н. Каразіна. Серія 
"Іноземна філологія. Методика викладання іноземних мов". 2020. Вип. 91. 
С. 147–155. 

51. Kolomiyets L. A Psycholinguistic Analysis of the First Ukrainian 
Syllabi on General and Special Methodology of Translation by Mykhailo 
Kalynovych and Mykola Zerov // East European Journal of 
Psycholinguistics, 2020. 7(2). P. 135–154. 

52. Pym A. Translation Solutions for Many Languages: Histories of a 
flawed dream. London; New York: Bloomsbury Publishing, 2016. 288 p. 

53. Reiss K. Möglichkeiten und Grenzen der Übersetzungskritik: 
Kategorien und KriterienfüreinesachgerechteBeurteilung von Übersetzungen. 
München: Max Hueber Verlag, 1971. Райс К. Классификация текстов и 
методы перевода // Вопросы теории перевода в зарубежной лингвисти-
ке. Москва, 1978. С. 202–228. 

54. Scholz K. W. H. The Art of Translation: With Special Reference to 
English Renditions of the Prose Dramas of Gerhart Hauptmann and Her-
mann Sudermann. University of Pennsylvania, 1918. 

55. Schleiermacher F. Über die verschiedenen Methoden des 
Übersetzens // Das Problem des Übersetzens / Ed. H. J. Störig. Darmstadt: 
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1963. S. 38–70. Цит. за Шляєрмахер Ф. 
Про різні  методи перекладу / пер. В. Подміногіна та О. Кальниченка // 
Збірник наукових праць В. О. Подміногіна з історії та теорії перекладу / 
[авт.-упоряд. О. А. Кальниченко, Д. І. Панченко]. Харків : Вид-во НУА, 
2017. С. 423–434. 

56. Toury G. In Search of a Theory of Translation. Tel Aviv: The Porter 
Institute for Poetics and Semiotics, 1980. 159 p. 

57.  Venuti L. The Invisibility of the Translator: A History of Translation. 
London; New York: Routledge, 1995. 353 p. 

 
Надійшла  до  редколег і ї  23 .0 4 . 21  

 
Oleksandr KALNYCHENKO, Assoc. Prof. 
V. N. Karazin Kharkiv National University, Kharkiv, Ukraine 
 

DISCUSSION ABOUT HOMOLOGOUS AND ANALOGOUS TRANSLATION IN UKRAINE IN THE LATE 1920S:  
DERZHAVYN, MAIFET, ZEROV, KULYK, AND FINKEL' 

 
The article deals with the theoretical discussion of the late 1920's – early 1930's about the choice of a method for literary translation. Initiated by 

Volodymyr Derzhavyn in 1927, it was joined by Hryhoriy Maifet, Mykola Zerov, Oleksander Finkel, and Ivan Kulyk, whose views on the issue are 
compared. This debate about homologous or analogous translation, which lasted until 1931, was about choosing between the two possibilities: 
focusing either on the source text, with its language, its culture and its stylistic features, or on the readership, with their language, their culture, and 
their tastes, which Lawrence Venuti later called "foreignization" and "domestication". This discussion revealed a wide range of views on the 
translation method. In the 1920s, a significant number of Ukrainian humanities scholars and writers shifted their professional interests to the field 
of translation (as translators, editors, authors of prefaces or footnotes, critics and reviewers of translated works, and ultimately as translation 
theorists). Collectively, they developed a new notion of the translator's task, the philological understanding of translation as a special method of 
text hermeneutics, stylistic analysis with a focus on the text being translated, which conspicuously improved the quality of translations. At the 
same time, an alternative approach oriented not towards the source text but focusing on the mass Soviet reader and authorizing changes, 
omissions, and additions, especially with regard to the so-called literature 'injurious to the working class', was emerging within the predominantly 
Bolshevik party environment. 

The works of M. Zerov, V. Derzhavyn, H. Maifet, O. Finkel, and I. Kulyk, which discussed the translation method issue and a choice of 
orientation either towards a source or a target language, are not only important documents of the era that indicate a high level of the then Ukrainian 
thinking on translation, but remain relevant texts for those who are interested in translation and translation studies today. 

Keywords: analogous translation, homologous translation, literary translation, translation method, translation studies, Ukraine.  
 



ISSN 1728–2683             ІНОЗЕМНА ФІЛОЛОГІЯ. 1(53)/2021 ~ 39 ~ 

 
References 
1. Aizenshtok, Ye. (1970). A. M. Finkel – teoretik khudozhestvennogo perevoda [A.M. Finkel as a theoretician of literary translation]. 

In K. Chukovskii et al (Eds.), Masterstvo perevoda, 1970. [The Craft of Translation, 1970], 7 (pp.91–120). Moscow: Sovetskiy pisatel'. 
2. Bahmut, Y. A. (1957).  Pytannia teorii perekladu na Ukraini za radianskyi chas [The issues of translation theory in Ukraine during 

the Soviet period]. In I. K. Bilodid et al. (Eds.), Doslidzhennia z movoznavstva v Ukrainskii RCR za sorok rokiv (pp. 122–147). Kyiv: Vyd-vo 
AN URSR. 

3. Batyushkov, F. D. (1920). Zadachi hudozhestvennyh perevodov [The challenges of literary translations]. In Batyushkov, F., 
Chukovskii, K., & Gumilev, N., Printsipy khudozhestvennogo perevoda [Principles of literary translation]. Petrograd: Vsemirnaia literature. 

4. Beletskii, A. I. (1929). Perevodnaia literatura na Ukraine [Translated literature in Ukraine]. Krasnoie slovo, 2, 87–96. 
5. Derzhavin, V. (1928).  [Review on: Antolohiia amerykanskoii poezii, 1855–1925]. Krytyka, 5, 185–187.  
6. Derzhavin, V. M. (1930). [Review on: Byron G. Mazeppa / Vilnyi per. D. Zahula. [Kharkiv]: DVU, 1929]. Krytyka, 1. 132–136. 

Reprint in O. Kalnychenko & Yu. Poliakova (Eds.) (2015). Volodymyr Derzhavyn. Pro mystetstvo perekladu: statti ta retsenzii 1927–31 rokiv 
[Volodymyr Derzhavyn. On Art of Translation: Essays and reviews of 1927-31] (pp. 182–187). Vinnytsia: Nova Knyha. 

7. Derzhavin, V. M. (1929).  [Revew on: Vudhauz P. Dzh. Psmit-zhurnalist / per. I. Yu. Kulyk. [Kharkiv]: DVU, 1928]. Krytyka, 3, 142–144. 
8. Derzhavin, V. M. (1929).  [Review on Hohol M. Works. V. 1]. Krytyka, 7–8, 218–219. 
9. Derzhavin, V. M. (1928) [Review on: Poetika. Sb. 4. L.: Academia]. Krytyka. 7. 132–134. Reprint in O. Kalnychenko & Iu. Poliakova 

(Eds.) (2015), Volodymyr Derzhavyn. Pro mystetstvo perekladu: statti ta retsenzii 1927–31 rokiv [Volodymyr Derzhavyn. On Art of 
Translation: Essays and reviews of 1927-31] (pp. 96–100). Vinnytsia: Nova Knyha. 

10. Derzhavin, V. M. (1930). [Review on K.Chukovskii & A. Fedorov Iskusstvo perevoda. L.: Academia, 1930]. Krytyka, 2, 139–142. 
Reprint in O. Kalnychenko & Iu. Poliakova (Eds.) (2015), Volodymyr Derzhavyn. Pro mystetstvo perekladu: statti ta retsenzii 1927–31 rokiv 
[Volodymyr Derzhavyn. On Art of Translation: Essays and reviews of 1927-31] (pp. 187–192). Vinnytsia: Nova Knyha.   

11. Derzhavin, V. M. (1931). [Review on Hohol M. Works. V. 1]. Chervonyi shliakh, 3, 218–221. 
12. Derzhavin, V. M. (1930). Nashi pereklady z zakhidnykh kliasykiv ta potreby suchasnoho chytacha [Our translations from western 

classics and the requirements of our contemporary reader]. Chervonyi  shliakh, 10, 160–168. 
13. Derzhavyn, V. (1927 [2015]). Problema virshovanoho perekladu [A problem of verse translation]. Pluzhanyn, 9–10, 44–51. Reprint 

in O. Kalnychenko & Iu. Poliakova (Eds.) (2015), Volodymyr Derzhavyn. Pro mystetstvo perekladu: statti ta retsenzii 1927–31 rokiv 
[Volodymyr Derzhavyn. On Art of Translation: Essays and reviews of 1927-31] (pp. 48–58). Vinnytsia: Nova Knyha. 

14. Dzhuhastrianska, Yu. & Strikha M. (2015) Vazhlyvapamyatka z istorii ukrainskoho perekladoznavstva [An important document from 
the history of Ukrainian translation studies]. In O. Kalnychenko (Ed.), Novyi Protey (pp. 133–135). Vinnytsia: Nova Knyha. 

15. Diderot, D. (1922). Paradoks ob aktyore [Paradox of the actor]. Moscow – Peterburg: Gosizdat.  
16. Zhukovskii, V. A. (2012). O perevodakh voobshche, i v osobennosty o perevodakh stikhov [About translations in general, and 

especially about translations of verses]. In Complete works and letters of Zhukovskii in 20 volumes. V. 12 (pp. 311–315). Moscow : Yazyki  
slavianskikh kultur.  

17. Zerov, M. (1929). [Review on Finkel O. Teoriia i praktyka perekladu / O. Finkel. Kh. : DVU, 1929]. Zhyttia y revoliutsiia, 10, 192–194. 
18. Zerov, M. K. (1930 [2002]). [Review on K.Chukovskii & A. Fedorov. Iskusstvo perevoda. L.: Academia, 1930]. Zhyttia y 

revoliutsiia,1, 198-199. Reprinted in Mykola Zerov (2002) Ukrainske pysmenstvo [Ukrainian literature] (pp. 765–767). Кyiv: Vydavnytstvo 
Solomii Pavlychko.  

19. Zerov, M. (1932). Program of the course "Methods of translation". Typescript. From the archives of the Literary Museum of Hryhoriy 
Kochur in Irpin'. 9 p. 

20. Zerov, M.  (1928). U spravi virshovanoho perekladu [On the Verse Translation Matters]. Zhyttia y revoliutsiya, 9,133–146.  
21. Zerov, M. K. (2002). Ukrainske pysmenstvo  [Ukrainian literature]. Kyiv: Vydavnytstvo Solomii Pavlychko. 
22. Zerov, M. K. (1968). Bryusov – perevodchik latinskykh poetov [Brusov as a translator of Latin poets]. In K. Chukovskii et al (Eds.), 

Masterstvo perevoda, 1966. [The Craft of Translation, 1966], (pp. 416–422). Moscow: Sovetskiy pisatel'.  
23. Kalynovych, M. (1932). Course program Translation Methodology. Typescript. From the archives of the Literary Museum of 

Hryhoriy Kochur in Irpin. 7 p.  
24. Kalnychenko, O. & Poliakova, Yu. (Eds.) (2015). Volodymyr Derzhavyn. Pro mystetstvo perekladu: statti ta retsenzii 1927–31 rokiv 

[Volodymyr Derzhavyn. On Art of Translation: Essays and reviews of 1927-31].  Vinnytsia: Nova Knyha. 
25. Kalnychenko, O. & Poliakova, Yu. (Eds.) (2011). Ukraiins'ka perekladoznavcha dumka 1920-pochatku 1930 rokiv: Khrestomatija 

[Ukrainian translation thinking of the 1920s-early 1930s: Anthology]. Vinnytsia: Nova Knyha. 
26. Kolomiyets, L. (2010). O. M. Finkel yak teoretyk perekladu [O. Finkel as a theoretician of translation]. Visnyk Kharkivskoho 

natsionalnoho universytetu imeni V. N. Karazina. [The journal of V. N. Karazin Kharkiv National University.Series: Foreign Philology], 896. 
150–156. 

27. Kolomiyets, L. (2013). Ukraiinskyi khudozhniy pereklad ta perekladachi 1920–30-kh rokiv: Materialy do kursu "Istoriia perekladu" 
[Ukrainian Literary Translation and Translators in the 1920s-30s: History of translation‖ course materials]. Kyiv: Vydavnycho-polihrafichnyi 
tsentr "Kyivskyi universytet". 

28. Kopelev, L. (1973). Goethe: Khudozhestvennye perevody i mirovaya literature [Goethe: Literary translation and world literature]. In 
Gatov, A. et al (Eds.), Masterstvo perevoda [The Craft of Translation] (pp. 406-442). Moscow: Sovetskiy pisatel'. 

29. Korunets, I. (2008). Bilia vytokiv ukrains'koho perekladoznavstva [Origins of the Ukrainian Translation Studies]. Vsesvit, 1-2, 188–194. 
30. Kochur, H. P. (1968). Zdobutky i perspektyvy [Achievements and Prospects]. Vsesvit, 1, 92–97. 
31. Kulyk, I. (1928 [2011]). Antolohiia amerykanskoi poezii. 1855–1925 / Peredmova [The Anthology of American Poetry. 1855–1925 / 

Foreword] (pp. 9–38). Kharkiv. Reprint in O. Kalnychenko & Yu Poliakova (2011). Ukraiins'ka perekladoznavcha dumka 1920-kh – pochatku 
1930-kh rokiv: Khrestomatiia vybranykh prats' z perekladosnavstva do kursu "Istoriia perekladu" (pp. 483–486). Vinnytsia: Nova Knyha. 

32. Maifet, H. (1929). [Review on: Finkel O. Teoriia i praktyka perekladu. Kharkiv: DVU, 1929]. Chervonyi shliakh, 12, 249–253.  
33. Maifet H. (2017). Vybrani rozvidky z perekladoznavstva [Selected papers in translation studies]. Lviv.  
34. Maifet H. (2015). Perekladoznavchi pratsi [Works in translation studies]. In O. Kalnychenko (Ed.). Novyi Protei. Issue. 1 (pp. 136–

163). Vinnytsia: Nova Knyha.  
35. Maifet H. Y. 1928. Z uvah do teorii perekladu. [In Attention to the Theory of Translation]. [Review on  Scholz K. W. H. The art of 

translation. Philadelphia, 1918]. Krytyka, 3, 84–93. 
36. Protokoly zasidan' Pidhotovchoi komisii RNK URSR, kolehii NKVI, NKPratsi URSR ta materialy do nykh, 10 travnia – 12 veresnia 

1930 r. [The Reports of Proceedings of the Preparatory Commission RNK URSR, NKVO Board, Labour NK and Materials to them, the  
10 of May – the 12 of September 1930]. – TSDAVOV Ukrainy, f. 1, op. 6, spr. 41, 139 ark.  

37. Radchuk, V. (2007). Yaka teoriia dopomozhe praktytsi? [What theory will help practice?]. In L. M. Chernovaty, V. I. Karaban,  
V. O. Podminohin, O. A. Kalnychenko, & V. D. Radchuk (Eds.) Oleksandr Finkel – zabutyi teoretyk ukrainskoho perekladoznavstva 
[Oleksandr Finkel: The forgotten theorist of ukrainian translation studies: a collection of selected works] (pp.10–33). Vinnytsia: Nova Knyha.  

38. Usov D. S. Programma po teorii i praktike perevoda [Program on Theory and Practice of Translation]. Literature and Arts Central 
State Archive of St. Petersburg (TsCALI SPb), f. 158 (A. Fedorov), op. 2, No 398.   

39. Fedorov, A. V. (1927). Problema stihotvornogo perevoda [A problem of verse translation]. Poetika. Vremennik otdela slovesnyih 
iskusstv Gosudarstvennogo instituta istorii iskusstv, 2, 104–118. Leningrad: Academia.  

40. Finkel', A. (1939 [2007]). O nekotorykh voprpsakh teorii perevoda. Nauchyie zapiski Kharkovskogo gosudarstvennogo 
pedagogicheskogo instituta inostrannykh yazykov, 1, 59–82. Reprint in L. M. Chernovaty, V. I. Karaban, V. O. Podminohin,  



~ 40 ~ В І С Н И К  Київського національного університету імені Тараса Шевченка ISSN 1728-3817 
 
O. A. Kalnychenko, & V. D. Radchuk (Eds.), Oleksandr Finkel – zabutyi teoretyk ukrainskoho perekladoznavstva [Oleksandr Finkel: The 
forgotten theorist of ukrainian translation studies: a collection of selected works] (pp. 226–258). Vinnytsia: Nova Knyha. 

41. Finkel', O. (1929 [2007]):  Teoriya y praktyka perekladu [Theory and Practice of Translation]. Kharkiv: DVU. Reprint in:  
L. Chernovatii, V. Karaban, V. Podminohin, O. Kalnychenko & V. Radchuk (Eds.) (2007), O. M. Finkel – zabutyi teoretyk ukrayinskoho 
perekladoznavstva: zbirka vybranych prats (pp. 49–182). Vinnytsya: Nova Knyha. 

42. Finkel, O. (1929 [2007]). H. F. Kvitka – perekladach vlasnykh tvoriv.In Kvitka-Osnovyanenko: Zbirka na 150-richchia  narodzhennia 
(pp.107–132). Kharkiv: Ukraiinskyi Robitnyk. Reprint in L. M. Chernovaty, V. I. Karaban, V. O. Podminohin, O. A. Kalnychenko, &  
V. D. Radchuk (Eds.) (2007). Oleksandr Finkel – zabutyi teoretyk ukrainskoho perekladoznavstva [Oleksandr Finkel: The forgotten theorist 
of ukrainian translation studies: A collection of selected works] (pp. 184–226). Vinnytsia: Nova Knyha. 

43. Chernovaty, L. M., Karaban, V. I., Podminohin, V. O., Kalnychenko, O. A. & Radchuk, V. D. (2007) (Eds.) Oleksandr Finkel – 
zabutyi teoretyk ukrainskoho perekladoznavstva: Zbirka vybranykh prats [Oleksandr Finkel: The forgotten theorist of Ukrainian translation 
studies: a collection of selected works]. Vinnytsia : Nova Knyha.  

44. Chukovskii, K. & Fedorov, A. (1930). Iskusstvo perevoda. Leningrad: Academia.  
45. Shmiher, T. V. (2017). Vnesok Hryhoriia Maifeta v ukrainske perekladoznavstvo [Hryhoriy Maіfet's contribution to Ukrainian 

translation studies] In Maifet H.Vybrani rozvidky z perekladoznavstva [Selected papers in translation studies]. (pp. 7–18). Lviv. 
46. Shmiher, T. V. (2008). Istoriia ukrainskoho perekladoznavstva XX storichchia: kliuchovi problemy ta periodyzatsiia: avtoref. dys. … 

kand. filol. nauk: spets. 10.02.16 "perekladoznavstvo" / KNU imeni Tarasa Shevchenka. Kyiv. 
47. Shmiher, T. (2005).  Volodymyr Derzhavyn: teoriia i krytyka perekladu [Volodymyr Derzhavyn: theory and critics of translation]. 

Zbirnyk Kharkivskoho istoryko-filolohichnoho tovarystva. Nova seriia, 11, 205–214. 
48. Bühler, K. (1934). Sprachtheorie: Die Darstellungsfunktion der Sprache. Berlin: G. Fischer. 
49. Holmes, J. S. (1988). Describing Literary Translation: Models and Methods. In Holmes, J.S., Translated! (pp. 81–92). Amsterdam: 

Rodopi.  
50. Kalnychenko, O. & Kamovnikova, N. (2020). Teaching Translation: Academic Courses in 'Translation Theory and Practice' of the 

early 1930s. Visnyk Kharkivskoho natsionalnoho universytetu imeni V.N. Karazina Seriia "Inozemna filolohiia. Metodyka vykladannia 
inozemnykh mov", [The journal of V. N. Karazin Kharkiv National University.Series: Foreign Philology],  91, 147–155. 

51. Kolomiyets, L. (2020).  A Psycholinguistic Analysis of the First Ukrainian Syllabi on General and Special Methodology of 
Translation by Mykhailo Kalynovych and Mykola Zerov. East European Journal of Psycholinguistics,  7(2), 135–154. 

52. Pym, A. (2016). Translation Solutions for Many Languages: Histories of a flawed dream. London; New York: Bloomsbury 
Publishing.  

53. Reiss K. (1971). Möglichkeiten und Grenzen der Übersetzungskritik: Kategorien und Kriterienfüreinesachgerechte Beurteilung von 
Übersetzungen. München: Max Hueber Verlag.  

54. Scholz, K. W. H. (1918). The Art of Translation: With Special Reference to English Renditions of the Prose Dramas of Gerhart 
Hauptmann and Hermann Sudermann (Doctoral dissertation). University of Pennsylvania. 

55. Schleiermacher, F. (1963). Über die verschiedenen Methoden des Übersetzens. In H. J. Störig (Ed.). Das Problem des 
Übersetzens (pp. 38–70). Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft. Cited in: Schleiermacher, F. (2017). Pro rizni  metody perekladu. 
In O. A. Kalnychenko & D. I. Panchenko (Eds.). Zbirnyk naukovykh prats V. O. Podminohina z istorii ta teorii perekladu (pp. 423–434). 
Kharkiv : Vyd-vo NUA. 

56. Toury, G. (1980). In Search of a Theory of Translation. Tel Aviv: The Porter Institute for Poetics and Semiotics. 
57. Venuti, L. (1995). The Invisibility of the Translator: A History of Translation. London; New York: Routledge. 
  
 
 
УДК 801(092)+821.161.2.09 

Ольга ЛУЧУК, канд. філол. наук, доц. 
Львівський національний університет імені Івана Франка, Львів, Україна 

 
МИКОЛА ЗЕРОВ У НАУКОВІЙ, МЕМУАРНІЙ ТА ЕПІСТОЛЯРНІЙ СПАДЩИНІ 

ЮРІЯ ШЕВЕЛЬОВА (ШЕРЕХА) 
 

Висвітлено Зеровіану Юрія Шевельова (1908–2002), який відомий також як Юрій Шерех (цим псевдонімом науковець, 
починаючи з 1940-х рр., найчастіше підписував свої літературно-критичні та інші студії). До розгляду залучено наукову, 
епістолярну і мемуарну складові багатогранної спадщини видатного філолога-славіста. Проаналізовано його літерату-
рознавчі розвідки, присвячені постаті й творчості письменника Розстріляного Відродження, класика української літе-
ратури ХХ ст. Миколи Зерова (1890–1937). Зокрема, це "Поезія Миколи Зерова" – стаття з циклу "Леґенда про український 
неоклясицизм" (1944), статті та есеї, що містять згадки про поета-неокласика: "Театр Лесі Українки чи Леся Українка в 
театрі?" (1943), "Другий "Заповіт" української літератури" (1967), "МУР і я в МУРі" (1987) та ін. Досліджено історію пуб-
лікацій двох різних спогадів про М. Зерова – Софії Зерової (дружини письменника) і Людмили Курилової (харківської знайо-
мої письменника). Обидві публікації (під криптонімом Ю. Ш.) здійснив Ю. Шевельов, відповідно 1973 і 1987 р. Перед тим 
дослідник опублікував – з архіву Л. Курилової – невідомі раніше поезії М. Зерова, написані російською мовою (1968, публіка-
ція без підпису). Крім того, дослідження Зеровіани проведено із залученням епістолярію науковця. Це, зокрема, його лис-
тування з Юрієм Луцьким, Юрієм Лавріненком, Олексою Ізарським і Григорієм Костюком. Принагідні згадки про М. Зерова 
трапляються також у спогадах Ю. Шевельова. Отже, поет-неокласик зримо присутній у літературознавчій спадщині, в 
листах та спогадах одного з найвідоміших українських інтелектуалів ХХ ст. 

Ключові слова: літературознавство, мемуаристика, епістолярій, українська література ХХ ст., Микола Зеров, 
Юрій Шевельов (Шерех). 

 
Видатний мовознавець-славіст, історик української 

літератури, літературний і театральний критик Юрій 
Шевельов, який відомий також як Юрій Шерех (обидва 
імені далі – Ю. Ш.), неодноразово у своїй творчості звер-
тався до Миколи Зерова. Згадки про поета-неокласика 
найперше знаходимо в його наукових і публіцистичних 
статтях. Проте Ю. Ш. також упорядковував і видавав зі 
своїми коментарями спогади тих, хто особисто знав 
українського неокласика. Крім того, постать Зерова 
присутня ще й у спогадах і листах самого Ю. Ш. Отож, 
ця стаття – перша спроба об'єднати всі згадані напрями 

творчости Ю. Ш., і ключовою постаттю тут виступатиме 
визнаний лідер неокласиків. 

Найпершою великою розвідкою, в якій ідеться не 
лише про Миколу Зерова, а й про інших поетів-
неокласиків, була стаття "Леґенда про український нео-
клясицизм". Ю. Ш. планував і написав цикл статей про 
неокласицизм як літературний напрям 1920-х рр. та про 
його знакових представників – "ґроно п'ятірне нездо-
ланних співців". Автор мав намір присвятити по статті 
кожному поетові з "п'ятірного ґрона", тобто написати 
п'ять статей – про Миколу Зерова, Максима Рильського, 
Павла Филиповича, Михайла Драй-Хмару і Освальда 

© ЛУЧУК Ольга, 2021



ISSN 1728–2683             ІНОЗЕМНА ФІЛОЛОГІЯ. 1(53)/2021 ~ 41 ~ 

 
Бургардта (Юрія Клена). У вступному розділі до цього 
циклу літературознавець пише про те, чому він вирішив 
звернутися до теми неокласиків і в чому полягає його 
головна теза [29, с. 97–99]. Насамперед автор має намір 
спростувати поширену леґенду про те, що в 1920-ті рр. в 
Україні існував літературно-мистецький напрям п. н. 
"неоклясицизм", який був представлений "п'ятірним 
ґроном" поетів і очолюваний Зеровим. А відтак ставить 
собі завдання продемонструвати, що ніхто зі згаданих 
поетів (крім самого Зерова) не був неокласиком. Щоб 
довести цю доволі контроверсійну тезу, Ю. Ш. планує 
уважно проаналізувати творчість усіх п'ятьох поетів. 
Треба сказати, що автор свої плани здійснив, проте не 
повністю. Із передмови до збірника "Не для дітей" до-
відуємося, що цикл статей про неокласиків був неза-
кінчений – "стаття про Рильського лишилася ненапи-
саною" [29, с. 33]. Увесь цикл написаний упродовж 
1944 р., частина в селі Солотвині на Лемківщині, а 
саме: два вступних розділи (під назвою, що згодом 
стала назвою всього циклу) [24], статті про Драй-
Хмару, Зерова і Клена, а розвідка про Филиповича – 
вже в Німеччині. Статті друкувалися в різний час і в 
різних виданнях, зокрема: 1945 року – у тижневику 
"Український вісник" – "Поезія Михайла Драй-Хмари" 
[25], 1946 року – в літературно-мистецькому часописі 
"Хорс" – "Поезія Миколи Зерова" [30], 1950 року – у 
півтижневику "Українські вісті" – "Поезія Юрія Клена" 
[31]. Усі згадані розвідки (крім статті про Клена) впер-
ше були зібрані під спільним заголовком "Леґенда про 
український неоклясицизм" у збірнику літературно-
критичних статей Ю. Ш. "Не для дітей" [29, с. 97–156]. 

Дослідники, звісно, вже неодноразово звертали ува-
гу на цю велику статтю (властиво цикл статей) Ю. Ш. і 
на його твердження про неокласицизм і неокласиків. 
Серед таких досліджень насамперед треба виокремити 
праці Михайла Москаленка [18, с. 1260–1262] та Воло-
димира Панченка [20, с. 618–620]. Не повторюватиме-
мо тут відомих тез про Зерова, лише звернемо увагу на 
кілька узагальнюючих думок автора "Леґенди про україн-
ський неоклясицизм". Його стаття про Зерова написана 
в такому стилі, що майже кожне твердження – це теза і 
антитеза. Наприклад, літературознавець починає стат-
тю з яскравих характеристик поета: це – "людина рідкої 
ерудиції, величезного темпераменту, людина, що вміла 
надихнути оточення своєю ідеєю, вміла запалити цією 
ідеєю, людина, що заслужено вважається за метра в 
найвищому розумінні цього слова, людина, що за зага-
льною думкою очолювала поетичну школу" [29, с. 110]. 
Проте, тут же стверджує, що "репутація Мик. Зерова як 
метра, як шефа поетичної школи" значною мірою сфор-
мувалася не "від реальної обізнаности з його творами", 
а радше "з відгуків і чуток про його поезії" [29, с. 110]. 
"Отже, і тут, як взагалі у сприйнятті "п'ятірного ґрона" 
неоклясиків, – пише далі Ю. Ш., – є багато не від твере-
зої аналізи фактів, а від леґенди, створеної і створюва-
ної стоустою поголоскою, спертої й спираної на джере-
ла, які не завжди можна перевірити й навіть установи-
ти" [29, с. 111]. Тож науковець ставить собі завдання 
детально проаналізувати саме поезію Зерова. Тому в 
дослідженні значну увагу приділено різним поетичним 
засобам образности у Зерова, серед яких найяскравіше 
проявляються епітети й метафори. На конкретних при-
кладах Ю. Ш. підкреслює глибоке закорінення поезії 
неокласика в поетичній традиції, не оминає також і його 
"слово точене", і "витончену й сувору форму", але од-
ночасно звертає увагу і на двоплановість його поезій. 
Хоча Зеров, на думку Ю. Ш., найперше "прихильник 
мистецтва рівноваги", у його поезії відчутні різні тони і 

мотиви, багатство і мінливість настроїв, є в ній абстракт-
ність і узагальнення.  

Наприкінці розвідки про поета-неокласика дослідник 
підсумовує: "Зеров не був неоклясиком у завершеному 
значенні, він шукав клясики, він томився за нею, він 
лише подеколи осягав клясичної гармонійности не тіль-
ки слова й форми, а й світосприймання. А частіше си-
метрія форми тільки тамувала й маскувала зойк його 
болюче роздратовуваної душі" [29, с. 131]. Вирішаль-
ним для Ю. Ш. видається те, що "тверда форма кляси-
цизму, узагальненість, понадчасовість – це було для 
поета рятунком від того почуття розчарованости, самот-
ности, ілюзорности світу, нікчемности людини, невір'я, 
яке було реакцією його душі на брутальні й брудні до-
торки тогочасної дійсности" [29, с. 131]. Отже, "неокля-
сик у прагненнях і далеко не неоклясик у здійсненому" 
[29, с. 132] – таким був Микола Зеров у баченні Ю. Ш. 
На його думку, "поезії Зерова занадто відточені, занад-
то продумані, занадто гармонійні; кожне слово, синтак-
сичний хід, метричний хід такі повнозначні, такі обтяже-
ні змістом, що треба сприймати, здається, не так ці-
лість, як кожну частину зокрема" [29, с. 133]. Одначе 
така надмірна продуманість цілого приводить подеколи 
до протилежного наслідку – "цілість розпорошується, не 
сприймається", а відтак – за твердженням автора статті 
про чільного поета-неокласика – "в цьому (а не в ремі-
нісценціях з історії, мітології й літератури) основна труд-
ність поезій Зерова, основна причина того, що він є 
передусім поет для поетів – більше, ніж поет для чита-
чів" [29, с. 133]. Саме через це, на думку Ю. Ш., "школа 
Миколи Зерова не стала провідним, передовим напря-
мом у нашій поезії, незважаючи на всю обдарованість 
метра цієї школи, незважаючи на всі його величезні за-
слуги перед нашою культурою й літературою. От із цих 
причин, можливо, "ґроно п'ятірне" так і не стало єдиною 
монолітною, консолідованою літературною школою, ли-
шившися тільки гуртком приятелів, з'єднаних видатною 
індивідуальністю свого метра" [29, с. 133]. 

Чи справедливі всі ці оригінальні твердження про 
неокласиків загалом і про кожного з них зосібна, питан-
ня дискусійне, про це вже писали раніше і, безперечно, 
ще писатимуть у майбутньому дослідники української 
літератури, а ми тим часом далі помандруємо творчістю 
Ю. Ш., щоб прослідкувати його зацікавлення Зеровим. 

Наступною за хронологією є публікація невідомих 
поезій Миколи Зерова у збірнику Організації українсь-
ких письменників "Слово". У третьому числі цього збір-
ника (Нью-Йорк, 1968) в рубриці "З наших втрат" вмі-
щено добірку раніше невідомих російськомовних віршів 
українського неокласика [19]. Віршам передує нотатка, 
в якій ідеться про історію цих текстів, а саме про те, що 
редакція отримала їх з приватного джерела, яке воліє 
поки що не називати. Але тут же подаються деякі дета-
лі, які проливають світло на особу, про яку йде мова. 
Вірші присвячувалися "жінці російської культури, що з 
нею Зеров познайомився в серпні 1927 р. в Буюрнусі 
коло Гурзуфу і що жила в Харкові" [19, с. 305]. Ішлося, 
як тепер відомо, про Людмилу Курилову, з якою Ю. Ш. 
був знайомий ще з Харкова. Також відомо, що вона 
сама й переслала йому ці поезії, що підтверджено в її 
листі до Ю. Ш. від 27 січня 1967 [11, с. 94–95]. Зреш-
тою, єдиний україномовний вірш, уміщений у цій добір-
ці, а саме "Джерела Качі" (тепер більш відомий п. н. "На 
верхів'ях Качі" [4, с. 24]), має присвяту "Л. А. К.", що 
розшифровується: "Людмилі Антонівні Куриловій". Як 
публікатор, Ю. Ш. вважав, що час розповідати про цей 
"багатий на зміст біографічний епізод" у житті Зерова – 
ще не настав. Але самі поезії Зерова, на його думку, 



~ 42 ~ В І С Н И К  Київського національного університету імені Тараса Шевченка ISSN 1728-3817 
 
мали високу поетичну вартість і відзначалися бездо-
ганною мовою, а тому й заслуговували на публікацію. 

Прикметно, що в одному з віршів, поданих у цій до-
бірці, Ю. Ш. зробив купюру. В російськомовному сонеті 
Зерова "Немеет сердце, скорбью налитое…" [19, 
с. 309–310], присвяченому пам'яті сина Костика, було 
вилучено передостанню строфу, в якій ішлося про дру-
жину Зерова: 

 
Потерей сына страшно заплатила  
Судьба неверной и моей жене:  
Ее, больную, весть почти убила, –  
Так для чего же жить теперь и мне? 

 
Як тепер знаємо, Ю. Ш. зробив це на прохання Ку-

рилової, яка в листі від 20 липня 1967 писала йому та-
ке: "Зрозуміло, що цей вірш не можна публікувати, доки 
жива дружина Зерова. Або замість передостанньої 
строфи слід поставити чотири рядки крапок…" [11, 
с. 111–112]. Крапок у цьому місці Ю. Ш. не ставив, про-
те залишив значно більший пропуск між строфами, що 
свідчило про те, що одна строфа тут пропущена. 

Вступна нотатка була без підпису. Крім того, ніде у 
збірнику не було зазначено ім'я Ю. Ш. як публікатора 
невідомих поезій Зерова, "адресованих жінці російської 
культури". Але ті, хто був знайомий з Ю. Ш., могли здо-
гадатися, що таку публікацію міг підготувати лише він, 
адже саме він знав адресатку цих віршів і листувався з 
нею в ті роки. Щось більше про цю публікацію можна б 
довідатися з листування Ю. Ш. з Григорієм Костюком, 
який був тоді головним редактором збірника "Слово", 
але їх листування з того періоду ще не опубліковане. 
Згадку про невідомі поезії Зерова вдалося віднайти в 
одному з листів Костюка до Юрія Луцького. У відповідь 
на пропозицію Луцького надрукувати в "Слові" одну 
контроверсійну річ Аркадія Любченка Костюк (у листі від 
20 травня 1967) відповідає так: "Глава з незакінченого 
роману Любченка, про яку Ви згадуєте, безумовно вар-
та того, щоб її публікувати. Але, на жаль, до цього чис-
ла "Слова" вона не підходить. <…> У мене є тепер в 
руках куди благородніший матеріял: тринадцять чудес-
них, високомистецьких сонетів Миколи Зерова, написа-
них російською мовою. І ось через їх російську мову 
багато членів колеґії ставлять під сумнів можливість їх 
публікації в цьому ювілейному збірнику. Хоч я є катего-
рично "за", але не певний, що моє "за" переможе" [9]. 
Як бачимо, "за" Костюка таки перемогло і російськомов-
ні сонети Зерова були тоді опубліковані. 

Тут доречно збудувати місток до хронологічно пізні-
шого звернення Ю. Ш. до Зерова, пов'язаного з попе-
реднім сюжетом. Ідеться про публікацію спогадів Люд-
мили Курилової про поета-неокласика, які п. н. "Зустрічі 
з Миколою Зеровим" з'явилися 1987 року в часописі 
"Сучасність" [11]. Це нібито розповідь Курилової про 
Зерова в листах до Ю. Ш., який підготував ці спогади в 
епістолярній формі до друку і написав (під криптонімом 
Ю. Ш.) до них примітки. Листи (їх загалом три) датовані 
1967 роком. До них долучено датовану 1987 роком "Ко-
ротку післямову" самої Курилової [11, с. 113–114]. Спо-
гади годі було надрукувати наприкінці 1960-х, адже тоді 
ще жила дружина Зерова. У другій половині 1980-х си-
туація змінилася (Софія Федорівна Зерова померла 
1985 року), тож прийшов час, перефразовуючи Ю. Ш., 
"на оголошення цих фактів". Щодо самих спогадів, то 
вони, на думку публікатора, "написані яскраво, тонко й 
багаті на фактичний матеріял", крім того, "ці спогади 
окреслюють, тактовно й інтелігентно, епізоди інтимного 
життя й літературної діяльности Миколи Костевича і 
багато дають для розуміння його характеру і його сто-
сунків з добою" [11, с. 114–115]. 

У своїх спогадах Людмила Курилова відразу застері-
гає, що між нею і Зеровим нічого ніколи не було, хоча 
вона описує деякі епізоди, з яких робить висновок сама 
і дає зрозуміти читачам, що Зеров її кохав. Наведу, для 
прикладу, цитату: "А наша з Мик[олою] Кост[евичем] 
дружба була така добра, що й тепер, на схилі віку, я 
згадую її з почуттям щонайглибшого признання, вдяч-
ности й ніжности. Ми ніколи не були інтимно близькими. 
Нас єднали глибока взаємна довіра, спорідненість ду-
мок, відчуттів, уподобань, дуже велика одвертість, сим-
патія, непідробна людська ніжність" [11, с. 96]. Або від-
вертіше: "До мене він ставився не тільки по-дружньому. 
Він завжди був до мене підкреслено уважний, часто – і 
про все – писав, дарував мені книжки, дорогі цукерки та 
квіти, при зустрічах і прощаннях неодмінно цілував ру-
ку, а в листах наприкінці писав: "Цілую обидві руки". В 
мене збереглися його фотографії з теплими написами. 
Його уважливість, доброта, сердечність і ніжність не 
лишали в мене найменшого сумніву, що він мене кохає" 
[11, с. 97]. Одного разу, коли Зеров був у Харкові, і по-
вертався з прогулянки з Куриловою, то попросив її по-
дарувати йому квітку з її осіннього букетика. Тоді, за 
словами авторки спогадів, витягнув з кишені записник, 
"поцілував квітку і заклав її в книжку з словами: – На 
згадку про один з найщасливіших днів у моєму житті. І 
сумовито додав: – А їх у мене так мало. Потім він поці-
лував мені обидві руки і в зап'ясток, і в долоні, мовив: – 
Згадуйте мене хоч коли-не-коли, а я про вас думаю 
безнастанно" [11, с. 103]. Крім того, авторка детально 
описує один епізод, який був завуальовано подібний до 
зізнання поета у коханні до неї [11, с. 97–98]. Також з 
пам'яті вона переповідає Ю. Ш. один з листів Зерова, в 
якому поет нібито так висловлювався про свої почуття: 
"Мені вона (каже Зеров про Курилову. – О. Л.) безмірно 
дорога – і як мій найближчий друг, і як жінка. Я почуваю 
велику симпатію до неї, ні, це не те слово, а те слово, що 
його так хочеться їй сказати, що часто готове зірватися з 
моїх уст, очевидно ніколи не доведеться вимовити. Бо 
вона, ця жінка, що відповідає моїм уподобанням, байду-
жа до мене. Так само не бажаючи бути жорстокою, вона і 
привітлива, і доброзичлива, але це зовсім не те, чого я 
спраглий. Вона не любить і ніколи не полюбить мене, бо 
любить іншого. Отже, так тому й бути…" [11, с. 105]. Лис-
ти Зерова до Курилової, на жаль, не збереглися, тому 
про ці стосунки довідуємося лише зі слів авторки спога-
дів, які не можемо ні підтвердити, ні спростувати. 

У другій половині 1980-х редактором відділу літера-
тури в "Сучасності" був колега Ю. Ш., літературозна-
вець Юрій Луцький, тому деяку інформацію про публі-
кацію спогадів Людмили Курилової можна почерпнути з 
листування обох науковців [35, с. 188–195]. У листі від 
1 березня 1987 Ю. Ш. звертається до Луцького з пропо-
зицією опублікувати спогади його давньої знайомої з 
Харкова про її зустрічі із Зеровим: "Ще в шістдесятих 
роках одна моя знайома з Харкова (по війні вона живе у 
Львові) переслала мені спогади про Миколу Зерова – 
його жінки й свої. Спогади Зерової я тоді вмістив у 
"Слові", ч. 5. Тоді ж Людмила Курилова переслала мені 
свої власні спогади про зустрічі (і міні-роман) з Мико-
лою Костевичем, але просила їх не друкувати, бо вони 
згадують, що Зерова зраджувала чоловіка (з Віктором 
Петровим, з яким вона зрештою одружилася вже після 
повернення Петрова з закордону). Тепер Людм[ила] 
Ант[онівна] просить їх видрукувати – жінка Зерова по-
мерла, Петров теж, і нікого ці спогади не образять" [35, 
с. 189–191]. Говорячи про майбутню публікацію, Ю. Ш. 
додає: "Спогади написані дуже майстерно й по-
жіночому мило і показують багато рис життя й характе-
ру Зерова" [35, с. 191]. В іншому листі (від 4 квітня 



ISSN 1728–2683             ІНОЗЕМНА ФІЛОЛОГІЯ. 1(53)/2021 ~ 43 ~ 

 
1987) Ю. Ш. дає своє означення цим спогадам і стосун-
кам: "Я Вас, здається, попереджав, що спогади мають 
трохи адюльтерний характер. Може навіть не трохи. 
Жінка Зерова скакала в гречку з Петровим, а сам Зеров 
був не від того, щоб скочити з авторкою спогадів. Що 
скажуть наші моралісти?" [35, с. 195]. Оскільки спогади 
були написані російською мовою, в листуванні також 
обговорюється питання про те, хто перекладатиме їх 
по-українському. На початку квітня 1987 р. Ю. Ш. по-
слав ці спогади на переклад Оксані Соловей, про що й 
написав Луцькому [35, с. 195]. А вже в жовтні 1987 р. 
"Зустрічі з Миколою Зеровим", як відомо, з'явилися дру-
ком у часописі "Сучасність". 

Із цим епізодом пов'язаний ще один сюжет, до якого 
був причетний Ю. Ш. Ідеться про публікацію спогадів 
Софії Зерової, які він отримав ще в 1960-х від Людмили 
Курилової (див. подану вище цитату з листа Ю. Ш. до 
Юрія Луцького від 1 березня 1987). Ці спогади були 
опубліковані 1973 р. накладом Об'єднання українських 
письменників у Канаді "Слово" [8]. Переклад спогадів 
Софії Зерової українською мовою здійснив Олег Зуєв-
ський, а публікатором був, звісно, Ю. Ш. У його вступній 
нотатці (під криптонімом Ю. Ш.) зазначено: "Спогади 
подають багато цінного матеріялу і то не тільки тоді, 
коли факти названо й описано, а й тоді, коли їх омине-
но. Приміром, авторка мемуарів майже не говорить про 
родинне життя Миколи Зерова, одначе з самого мов-
чання і з низки побічних деталів читач легко складе собі 
образ цього життя і зрозуміє, чому поет так пристрасно 
любив свого малого сина. Загалом текст спогадів по-
требує уважного й вдумливого читання, але і при дещо 
поверховішому читанні він принесе літературознавцям і 
аматорам творчости Зерова чимало матеріялу, допов-
нюючи інші спогади й матеріяли про Зерова, оголошені 
друком поза межами Радянського Союзу, особливо 
"Спогади про неклясиків" Юрія Клена, "Болотяна Люк-
роза" Віктора Петрова і "Незабутнє, немеркнуче…" 
Алли Цівчинської" [8, с. 212]. У нотатці, одначе, не було 
зазначено, яким чином редакція отримала спогади Со-
фії Зерової. (Отож, цитований вище лист Ю. Ш. до Юрія 
Луцького від 1 березня 1987 – це одиноке джерело, яке 
посвідчує факт отримання цих спогадів від Людмили 
Курилової). Публікатор лише вказує, що вони нібито 
були написані для планованого в Москві збірника ста-
тей і матеріалів до 80-ліття поета і літературознавця 
Микола Зерова, яке припадало на 1970 р. Проте цей 
збірник тоді не з'явився. Ю. Ш. також додає (очевидно, 
з політичних міркувань), що редакція не мала жодних 
контактів із дружиною Зерова і не могла отримати її 
згоди на друк цих спогадів [8, с. 211]. 

Прикметно, що Людмила Курилова і Софія Зерова 
приятелювали між собою, зустрічалися й телефонували 
одна одній. Про це можна довідатися зі згаданої вище 
післямови Курилової до її спогадів. Зокрема, там вона 
зазначає, що дуже співчувала Зеровій, розуміла її 
складне становище, поділяла її страждання. Тому, як 
стверджує, "ніколи, ані словом" не обмовилася про те, 
що їй були відомі давні стосунки Зерової з Петровим. А 
коли, після одруження з ним, Софія Федорівна зберегла 
прізвище свого першого чоловіка, то Курилова "в гли-
бині душі пробачила їй усе, що треба було пробачити" 
[11, с. 113–114]. Очевидно, що між Куриловою і Зеро-
вою було багато спільного, тому вони легко знаходили 
спільну мову й мали спільні інтереси. Цікаво, що навіть 
епіграфи до їхніх спогадів про Зерова подібні. У Люд-
мили Курилової: "А память, мой злой властелин, // Все 
будит минувшее вновь…" (цитата зі старовинного ро-
мансу "Ямщик, не гони лошадей") [11, с. 94]. А у Софії 
Зерової: "О, память сердца! Ты сильней // Рассудка 

памяти печальной…" (цитата з Костянтина Батюшкова) 
[8, с. 211]. Багато про спогади Людмили Курилової і 
про "love story київського неокласика" пише Володи-
мир Панченко в "Повісті про Миколу Зерова" [20, 
с. 453–466]. Ба більше, на основі датованих 1992 ро-
ком листів львівської приятельки Курилової Лідії Мар-
ченко до Ю. Ш., дослідник вимальовує неабиякої ціка-
вости портрет самої Курилової. Шкода лише, що він не 
оприлюднив повністю цих листів, які, за його словами, 
"зберігаються <…> у Бахметьєвському фонді Колум-
бійського університету, США, серед інших матеріалів 
фонду Шевельова" [20, с. 463]. 

Продовжуючи тему "Шевельов – Зеров", варто за-
значити, що літературознавчі праці Ю. Ш. містять ба-
гато принагідних згадок про поета-неокласика і поси-
лань на нього. Щоб пунктиром окреслити контекст цих 
згадок і посилань, подаємо їх огляд, не претендуючи, 
звісно, на повноту охоплення багатогранної творчости 
видатного науковця. 

Почати варто з давніших праць Ю. Ш. Доволі велика 
частка статей і есеїв, у яких згадується ім'я Зерова, 
припадає на 1940-ві рр. Ці статті друкувалися або в час, 
коли були написані, або пізніше. Першою хронологічно 
треба згадати статтю-рецензію "Театр Лесі Українки чи 
Леся Українка в театрі?", яка була написана у Львові 
далекого 1943 р. й тоді ж надрукована в часописі "Наші 
дні" [32; 22, с. 247–258]. У цій рецензійній статті Ю. Ш. 
виступає не лише як літературознавець, але як театро-
знавець. Розмірковуючи про можливість і адекватність 
театральних постановок за творами Лесі Українки, ре-
цензент згадує про Зерова, який "убачав найтиповішу 
рису драматичних творів Лесі Українки в "словесних 
турнірах" героїв, де кожна репліка несе відточену й за-
гострену думку і думки схрещуються й дзвенять, як 
удари шпаг" [22, с. 249]. Тут автор ставить найважливі-
ше запитання: "Чи може театр відтворити це горіння 
думки, цю напоєність слова думкою?" [22, с. 249], а від-
так уважає, що Леся Українка починається там, де го-
ворить пристрасть мислі. Далі роздумує над цим у формі 
запитань до себе і до читача: "Чи може наш театр від-
творити це? Чи має він такого актора? Чи відповідає це 
природі театру взагалі?" [22, с. 250]. Наприкінці своїх 
роздумів – сам відповідає на ці питання, згадуючи знову 
Зерова: "Те, що ми бачимо на сцені, є Леся Українка в 
театрі. Театр своїми засобами, традиційними, прита-
манними йому, виставляє "тривожні", мовляв Зеров, 
твори геніяльної поетки. Але це ще не є той театр, який 
би поетка собі скорила, поставила собі на службу. Тако-
го театру – театру Лесі Українки – ще нема і невідомо, 
чи може він бути" [22, с. 258]. 

Наступний 1944 р. був дуже багатим на різноманітні 
дослідження Ю. Ш. Перебування на Західній Україні, 
очевидно, позитивно вливало на його творчість. Про 
одне з таких досліджень, а саме про "Леґенду про україн-
ський неоклясицизм" уже йшлося раніше. Але були й 
інші напрацювання. Зокрема, того року Ю. Ш. написав 
статтю "Інший романтик, інший романтизм", яка, одна-
че, була опублікована значно пізніше, щойно 1966 р. – 
п. н. "З історії українського романтизму" [36; 22, с. 45–
57]. Розмірковуючи про літературний процес та концеп-
ції в історії української літератури, про різні стилі і на-
прями в ній, про народницьку історію літератури, Ю. Ш. 
згадує Зерова в такому контексті: "Заслугою Миколи 
Зерова, Агапія Шамрая і Дмитра Чижевського є нама-
гання відійти від цих схем і побачити минуле українсько-
го письменства як рух, як унутрішньо-суперечливий про-
цес. Але в реконструкції минулих конфліктів залишається 
ще багато зробити" [22, с. 45–46]. Продовжуючи цю тему 
про український літературний процес і напрями в ньому, 



~ 44 ~ В І С Н И К  Київського національного університету імені Тараса Шевченка ISSN 1728-3817 
 
Ю. Ш. знову посилається на Зерова, зокрема на його 
"Нове українське письменство" (Мюнхен, 1960): "Зеров 
відзначив як одну з особливостей українського літератур-
ного процесу хронічне відставання розвитку нових стилів 
у часі і співіснування в часі ж таки старих і нових, здава-
лося б, несполучних стилів" [22, с. 56]. 

Інша велика стаття з 1944 р. мала назву "Душа убога 
встала рано". Ця розвідка про Василя Мову теж не з'яви-
лася друком у час свого написання, а була доопрацьо-
вана й опублікована пізніше як передмова до "Творів" 
Василя Мови (Лиманського), що вийшли друком 1968 р. в 
Мюнхені за ред. Ю. Ш. [21; 22, с. 143–179]. У цій статті є 
чимало покликів на Зерова, що вказують на слушність 
його думок про Василя Мову. Проте часом Ю. Ш. диску-
тує із Зеровим, скажімо, не погоджується з його твер-
дженням про те, що заклик Мови до освіти повторює 
Шевченкове "Учітеся, брати мої", тому що схильний був 
пояснювати ці погляди Мови прямим впливом Панте-
леймона Куліша, а не Тараса Шевченка [22, с. 158]. 

Не оминув Ю. Ш. Зерова й у своїй знаменитій статті 
"Другий "Заповіт" української літератури", в якій дета-
льно проаналізовано Франкову поему "Мойсей". Стаття 
була написана 1967 р. в Нью-Йорку і п. н. "Поза межі 
можливого. Другий "Заповіт" української літератури" 
вперше з'явилася друком як післямова до нью-
йоркського (1968 р.) видання Франкового "Мойсея" [26; 
22, с. 222–246]. У цій статті Ю. Ш. неодноразово цитує 
студію Миколи Зерова "Франко – поет" [3, с. 117–148]. 
Автор погоджується з визначенням Зерова, що "Мой-
сей" – це "поема про подолані сумніви" [22, с. 233]. Далі 
зазначає, що неокласик наважився зробити закид Фран-
кові щодо деяких його висловів, чого ніхто перед тим не 
робив із пошани до Франка. Зокрема, Ю. Ш. наводить 
ось такі міркування Зерова: "Навіть у "Мойсеї" трапля-
ються інколи прикрі дефекти. Як би хотілося, напри-
клад, щоб старозаповітний пророк не говорив про не-
тямущих рабів на гордині "котурні", не звертався до 
Бога: "О Всезнавче, чи знав ти вперед // Про такі ре-
зультати?", не розказував давнім гебреям грецького 
міту про Оріона, коли б взагалі в його словах було 
менше словника і невідпорної фрази галицького вічево-
го красномовця" [3, с. 123; 22, с. 243]. Цитуючи ці мірку-
вання, Ю. Ш. тут же вступає в полеміку із Зеровим, 
стверджуючи, що "Франко не був глухий до стилю і не-
уважний до мови. Коли він хотів дати стилізацію, він 
давав її" [22, с. 243]. Але це не було, на думку Ю. Ш., 
завданням Франка у "Мойсеї", де йшлося "про злиття, 
синтезу старогебрейського, грецького (котурни, Оріон) 
і сучасного, Палестини й України, Мойсея і самого 
Франка". А відтак автор статті "Про межі можливого…" 
слушно зауважує, що у випадку з "Мойсеєм" Франко, 
подібно до Шевченка в "Неофітах" і "Марії", вдався до 
експерименту. А тому, визнаючи тонкість поетичного 
відчуття і літературного смаку Зерова, Ю. Ш. все-таки 
стверджує: "Зеров був занадто неоклясиком в ідеалі, 
щоб збагнути принаду експерименту змішання стилів, 
ґатунків і словників" [22, с. 243]. 

Упродовж 1977–1982 рр. Ю. Ш. працював над стат-
тею "Літ Ікара: (Памфлети Миколи Хвильового)". Пер-
ший варіант цієї розвідки надрукований у часописі "Су-
часність" (1978, ч. 2). Згодом доопрацьована стаття 
була опублікована (п. н. "Про памфлети Миколи Хви-
льового") як передмова до четвертого тому п'ятитомно-
го видання "Творів" Миколи Хвильового за ред. Григо-
рія Костюка [27; 22, с. 287–342]. Аналізуючи памфлети 
Хвильового, автор часто вдається до характеристик і 
висловлювань його сучасників. Серед них, безперечно, 
був Микола Зеров, який характеризував памфлети 
Хвильового як "крик серед півночі в якімсь глухім околі" 

[3, с. 258; 22, с. 289]. Ім'я Зерова неодноразово виринає 
в контексті ідей Хвильового будувати українську літера-
туру й культуру на інтеліґенції. Для Хвильового Зеров 
асоціюється з Европою – з "мистецтвом глибокої думки 
і складної образности" – на противагу просвіті [22, 
с. 306–307]. Ю. Ш. зазначає, що дискусії довкола пам-
флетів Хвильового були гострими, і навіть урівноваже-
ний і прихильний до нього Зеров згоджувався, що "ви-
нуватять у цих непорозуміннях найчастіше самого 
М. Хвильового" [3, с. 252; 22, с. 324]. Ба більше, науко-
вець порівнює памфлети Хвильового і Зерова, характе-
ризуючи останні як такі, що "багаті на асоціяції", які по-
дані цілком по-іншому, а саме: "розкладені на полички, 
розклясифіковані, кожний з відповідною наличкою і в 
відповідній шухлядці" [22, с. 329]. Натомість памфлетам 
Хвильового характерна "хаотичність", і леґенду про цю 
хаотичність створив сам Хвильовий [22, с. 334]. Отже, 
памфлети Хвильового, за Ю. Ш., відзначаються "своєю 
температурою горіння, ідеєю, своєю композиційною 
майстерністю і своєю стилістичною віртуозністю", а з 
іншого боку – виваженість, розважність Зерова, "по-
олімпійськи вивірена, <…> вкладена у виразні береги 
самонакладеної дисципліни" [22, с. 334]. 

У статті про памфлети Хвильового згадано про по-
лемічні публікації Миколи Зерова в "Житті й революції" 
за 1925 р., якими неокласик, на слушну думку Ю. Ш., 
переключив "емоційний тонус памфлетів Хвильового на 
врівноважено-інтелектуальний" [22, с. 296]. Ці публікації 
Зерова "переконливо показували справедливість голов-
них тез Хвильового, водночас відвіюючи від них полову 
політичної злободенщини" [22, с. 296]. Тоді ж зав'язало-
ся листування між Хвильовим і Зеровим, яке названо 
"найціннішим документом духової історії України двад-
цятих років" [22, с. 296]. У час написання статті Ю. Ш. 
уважав, що існує дуже мала ймовірність того, щоб це 
листування збереглося. Однак листування частково 
вціліло, властиво збереглися листи Хвильового до Зе-
рова, які 1989 р. опублікував В'ячеслав Брюховецький 
[12; 13]. Про цей епістолярій, зокрема, є згадки в листу-
ванні Ю. Ш. і Юрія Луцького з 1989 р. [35, с. 290–343]. В 
лютому того року Луцький ділиться з Ю. Ш. інформацією, 
яку отримав від Миколи Жулинського (тоді заступника 
директора Інституту літератури ім. Т. Г. Шевченка) про 
те, що в Києві "відкопали десь" листи Хвильового до 
Зерова і планується їх публікація (лист від 4 лютого 
1989) [35, с. 297]. Трохи згодом, у відповідь на питання 
Луцького, чи має Ю. Ш. уже копію листів Хвильового до 
Зерова, той відповів: "Листи Хвильового Жулинський 
подарував і мені. Вони, звісно, дуже цікаві, але листи 
Зерова, напевне, були б далеко цікавіші. Та, мабуть, їх 
знищено після самогубства Хвильового, в чийому архіві 
вони мали бути. Жулинський каже: "Ми ще шукаємо", 
але боюся, що це справа безнадійна" (лист від 
29 липня 1989) [35, с. 319]. 

У липні 1983 р. Ю. Ш. завершив свою відому статтю 
"Кулішеві листи і Куліш у листах", яку написав спеціа-
льно як передмову до видання україномовних листів 
Пантелеймона Куліша в упорядкуванні Юрія Луцького 
[23]. З листування обох кореспондентів знаємо, що 
упорядник наполегливо, від 15 лютого 1982 починаючи 
[34, с. 407], запрошував Ю. Ш. написати передмову до 
цього видання. І врешті йому (Луцькому) це вдалося 
[докладніше див.: 34, с. 407–509]. У цій передмові, пи-
шучи про старість і самотність Куліша, Ю. Ш. цитує ві-
домий сонет Миколи Зерова "Куліш", у якому автор 
"добре схоплює цей період – Кулішеву старість" [23, 
с. 34]. Сонет закінчується такими рядками: "І днів ста-
речих тягота легка, // І навіть в смертних муках агонíї // 
В повітрі пише ще його рука" [4, с. 32]. "Образ дещо 



ISSN 1728–2683             ІНОЗЕМНА ФІЛОЛОГІЯ. 1(53)/2021 ~ 45 ~ 

 
ідеалізований, – пише дослідник Кулішевих листів, – 
помиляється Зеров, коли твердить, що тягота була лег-
ка, але в суті речі образ схоплено правдиво" [23, с. 34]. 

У доробку Ю. Ш. є стаття під промовистою назвою 
"МУР і я в МУРі", написана 1987 р., а вперше опубліко-
вана 1991 р. [33, с. 483–522; 22, с. 559–592]. На початку 
цієї статті-спогаду зазначено, що спробу подати коротку 
історію МУРу (1945–1948) було здійснено ще 1954 р. Це – 
стаття "Українська еміґраційна література в Европі 
1945–1949: Ретроспективи й перспективи", яка була 
опублікована в буенос-айреському часописі "Овид" 
(1954, № 3–6), а згодом передрукована в збірці статей 
"Не для дітей" [29, с. 226–274]. Але через третину сто-
річчя Ю. Ш. подивився на багато речей по-іншому. Ча-
сом, коли справа доходила до публікацій давніших пи-
сань, автор їх редагував, доопрацьовував, підправляв, 
а то й змінював: "Коли правильніше? Марне запитання. 
Якби я жив ще третину сторіччя, напевне, мій погляд 
знову змінився б. Ми течемо, наше життя тече, наше 
минуле тече, історія пливе в цьому ж струмі. Вона не 
незмінна. Але кожне нове бачення відкриває якісь сто-
рінки, яких попереднє бачення не помічало. Тож має 
сенс оприлюднити це, сучасне, бачення" [22, с. 559]. 
Роздумуючи про МУР, його досягнення і втрати, а також 
про ворогів МУРу, Ю. Ш. зокрема пише, що "в щоденній 
діяльності тяжко було МУРові вберегтися від проявів 
низькочолости. Інтеліґентних ворогів поза своїми лава-
ми МУР не мав. <…> Але в щоденному житті супротив-
ники МУРу тяли його відчутно й болюче, а змагатися з 
ними було завданням безнадійним" [22, с. 573]. Щоб 
яскраво проілюструвати цю тезу, автор наводить асо-
ціації з поезії Зерова: "Комарі можуть зробити життя не-
стерпним, а Гуллівер був безсилий проти ліліпутів, – 
згадаймо тут вірш Миколи Зерова на цю тему" [22, 
с. 573]. Ось строфа, про яку пише Ю. Ш. [4, с. 62]: 

 
В південних карлів, долею забутий, 
Шептав я найпалкіші молитви: 
Не так-бо люті тигри і леви, 
Як дріб'язкові, мстиві ліліпути. 

 

Цей сонет Зерова був, мабуть, одним із найпромо-
вистіших для Ю. Ш. Про нього він згадує у складних 
життєвих ситуаціях, як-от у часи МУРу. В одному з лис-
тів до Юрія Лавріненка (від 20 червня 1947) майбутній 
історик МУРу, а тоді активний його учасник, оповідаючи 
співрозмовникові про "антишерехівські" дії Володимира 
Державина, дослівно пише так: "Або ще таке: в одне з 
своїх антиш[ерехівських] турне, які Д[ержавин] робить 
систематично, в Мюнхені у мерзотника і провокатора 
Курп[іти] Д[ержавин] зустрічає одного молодого крити-
ка, що мав нещастя рецензувати "МУР" і згадати мою 
статтю. Критикові не подають руки і заявляють: – Мо-
лодий чоловіче, добрі стосунки членів "Світання" з Ва-
ми мусять закінчитися. Критик знічується і мимрить 
щось питальне. Йому відповідають, що причина цього – 
згадка про мою статтю. Так, так, про Ш. не можна зга-
дувати, бо це означає популяризувати шарлатана. Це 
заявляється прилюдно в залі мюнхенського комітету" 
[14, с. 64]. Не бажаючи продовжувати далі перелік подіб-
них сцен, бо все це "таке гидке, як і дрібне", Ю. Ш., щоб 
увиразнити свій настрій, вдається до поезії Зерова: "А 
пригадуєте вірш Зерова про Гуллівера в ліліпутів, де він 
скаржиться на те, що найбільше муки йому завдає саме 
те, що уколи такі безкінечно дрібні?" [14, с. 64]. 

Згадаю про ще одну розвідку науковця, в якій є пок-
лики на Зерова. Йдеться про статтю "Критика поетичним 
словом", написану на основі виступу на науковій конфе-
ренції до 175-річчя від дня народження Тараса Шевченка 
(Нью-Йорк, 1989) [22, с. 85–109]. Стаття назагал була 
про Шевченка, Зерова тут згадано в контексті стилізації 

старих творів: "Ми звикли: коли пізніший поет бере тему 
якогось свого попередника, новий вірш включає в себе 
стилізацію старого твору, цитати або перифрази з нього. 
Поетичний сенс нового вірша полягає в накладанні однієї, 
позиченої поетичної манери на другу, свою власну. Ко-
хався в цьому Микола Зеров" [22, с. 90]. А відтак Ю. Ш. 
подає детальний лексичний аналіз уривка зі сонета 
"Князь Ігор". Далі у статті, говорячи про історичний плю-
ралізм і політичну демократію, автор зазначає, що плю-
ралізм і демократія лише "несміливо заторкнули Схід 
Европи", але "не прищепилися" там. А в історії українсь-
кої літератури "ці погляди знайшли свій вислів у писан-
нях Миколи Зерова, Агапія Шамрая, Олександра Білець-
кого, ще кількох одиниць, але тільки одиниць, до того ж 
одиниць, більшість яких була примушена замовкнути 
назавжди або на довгі роки" [22, с. 99]. 

Ще кілька згадок про Зерова варто додати з листу-
вання Ю. Ш. Ми вже цитували деякі його листи до 
Юрія Луцького і Юрія Лавріненка, проте таких згадок є 
більше. Наприклад, у листі до Луцького від 3 червня 
1956 Ю. Ш. згадує, серед іншого, про публікацію не-
відомих раніше листів Зерова: "Чи бачили останню  
Борщакову "Україну"? Якщо ні, то звертаю Вашу увагу 
на опубліковані там листи Зерова (мова йде про "Не-
видані листи Миколи Зерова до Василя Чапленка". – 
О. Л.). Це таке ж золото, як Ваші "Диліжанси" (йдеться 
про "Голубі диліжанси", книгу матеріалів з архіву  
Аркадія Любченка в упорядкуванні Ю. Луцького. – 
О. Л.). Чапленкові пів гріхів проститься за те, що при-
віз сюди ці документи" [34, с. 51]. 

Є один цікавий епізод, пов'язаний із Зеровим, який 
Ю. Ш. описує в листах одночасно до трьох кореспонден-
тів – Григорія Костюка, Олекси Ізарського і згадуваного 
вже Юрія Луцького. Йдеться про публікацію 1987 р. Зе-
ровських матеріалів у "Літературній Україні". Про це 
пише Луцький у листі до Ю. Ш. від 23 серпня 1987 [35, 
с. 219]. Сторінка про Зерова була цікава ще публікацією 
спогаду Василя Мисика про Соловки [17]. Саме на це 
звертає увагу Ю. Ш. у листі до Луцького від 7 вересня 
1987, зазначаючи, що "це, здається, перша така публі-
кація", а далі додає трохи критики: "Але не обійшлося й 
без брехень. З "неопублікованих" поезій Зерова всі, 
крім двох, були опубліковані в збірках Зерова, виданих 
Орестом–Державином (ідеться про три збірки Миколи 
Зерова, які видали Михайло Орест, брат Зерова, і Во-
лодимир Державин: "Sonnetarium" [7], "Catalepton" [5] і 
"Corollarium" [6]. – О. Л.). Не може бути, щоб Кочур про 
них не знав або й їх не мав. Він мав багато зв'язків з 
еміґрантами. Гласність має вузькі межі" [35, с. 219]. 
Подібну реакцію знаходимо і в листі до Ізарського, на-
писаному днем раніше: "«Л[ітературна] Укр[аїна]» дала 
сторінку про Зерова. З "недрукованими" віршами. Біль-
шість з них була у виданнях Ореста–Державина. Але 
два таки невідомі. Правда, мелочь. І спогад про 
З[ерова] на Соловках" [15, с. 207]. Гострота Шевельов-
ського вислову не згасає і в листі до Костюка, написа-
ному в той самий день, що й лист до Луцького: "Чи ба-
чили в "Літ[ературній] Укр[аїні]" сторінку про Зерова? Із 
спогадом Мисика про Соловки. Якщо не помиляюся, 
перший такий спогад у них. Але брехня триває, тільки в 
інших рамках. Таж вони (хоч би Кочур) не можуть не 
знати, що з того, що вони подають як недруковані поезії 
Зерова, все, крім двох, надрукували Орест/Державин. 
Але не хочуть визнати це, сучі діти" [16, с. 417]. 

Тут треба виступити на захист Григорія Кочура. 
Адже, публікуючи сторінку про Зерова в "Літературній 
Україні", він навряд чи міг згадувати видання Ореста–
Державина. А познайомити українського читача, який 
не мав доступу до цих видань, була таки добра справа. 



~ 46 ~ В І С Н И К  Київського національного університету імені Тараса Шевченка ISSN 1728-3817 
 
Якби Кочур згадав перших видавців творів Зерова, то 
невідомо, чи ця добірка тоді з'явилася б друком. Зреш-
тою, знаємо, що саме Григорій Кочур чимало доклався 
до повернення спадщини Миколи Зерова. Згадати хоча 
б добірку перекладів Зерова із супровідною статтею 
Кочура в часописі "Всесвіт" (1963, № 10) [10, с. 312–
323], його причетність до видання "Вибраного" Миколи 
Зерова (1966), або публікацію фраґментів з "Енеїди" 
Верґілія в перекладі Зерова з його (Кочура) вступною 
нотаткою [10, с. 338]. Видається, що Ю. Ш. трохи при-
забув, у якій країні сам жив яких років 40 перед тим, і 
про використання Езопової мови в умовах СРСР. А по-
твердження того, що видання Ореста–Державина були 
відомі Кочурові, знаходимо в його листуванні з Мико-
лою Лукашем. Зокрема, в листі, написаному наприкінці 
березня 1963 р., Кочур пише про свої видавничі плани, 
які треба здійснити найближчим часом, і третім пунктом 
у цих планах стоїть Зеров: "Пертрактації з автографо-
держателями забрали багато часу й нервів. Зате маємо 
самих сонетів 108 – це не менше за того Сонетарія. Та 
ще александрійські вірші, та елегійні дистихи, та жартів-
ливі й сатиричні вірші, та перекладів багато – є нові 
римляни, є французи, є два сонети Петрарки, навіть 
Янка Купала є. Це треба видати, поки змога є" [1, с. 53–
55]. Згаданий тут Сонетарій – це "Sonnetarium", збірка 
сонетів Миколи Зерова [7], вступну статтю до якої на-
писав Володимир Державин і загальну редакцію якої 
здійснив, а також післямову написав Михайло Орест. 

Про Миколу Зерова є й інші прикметні згадки, зок-
рема про його перебування на Соловках. Про це можна 
прочитати в листі Григорія Костюка до Ю. Ш. від 
23 червня 1988 [16, с. 429–433]. Коли на початку 1988 р. 
були опубліковані листи Зерова до дружини, написані з 
концтабору на Соловках [2], Костюк ніяк не міг збагнути, 
як його вчителеві (тобто Зерову) вдавалося в "Солове-
цькому концентраку" не лише якось виживати, а й твор-
чо працювати: "Це щось макабричне, як любив вислов-
люватися Улас Олексійович [Самчук]. Листи роблять 
враження, що М. Зеров там потрапив у великий науково-
дослідчий центр, де активно розгортає дослідницьку, 
перекладацьку (Шекспір, Лонґфелло та інші) та історико-
літературну працю. Для мене це незбагненно. Я саме 
тоді сидів на Воркуті. І не можу збагнути психології мого 
великого вчителя, що він собі думав, підписавши собі 
повним признанням смертний вирок? Як він міг ще дума-
ти про якусь дослідницьку працю, визнавши себе <…> 
головою і організатором націоналістичної терористичної і 
шпигунської організації? Ні, це феноменальне явище. Це 
велика тема для соціологів і психологів" [16, с. 432]. 

Крім того, принагідні згадки про Зерова трапляються 
у спогадах Ю. Ш. Найперше, згадуючи своїх вчителів у 
Харкові, мемуарист порівнює їх із Зеровим. Ось, напри-
клад, згадуючи про Олександра Білецького, він пише 
таке: "Третім і останнім професором, що прийшов до 
нас з Імператорського Харківського університету, був 
Олександер Білецький, найблискучіша в нас постать, 
оракул і кумир студентства, ерудит і вітія, певними ри-
сами – харківський відповідник київському Миколі Зеро-
ву" [28, с. 200]. Ю. Ш. згадує також і про іншого свого 
вчителя Агапія Шамрая, порівнюючи його із Зеровим: 
"Мені не довелося ніколи чути чи навіть бачити Миколу 
Зерова, але, скільки можу собі уявити, Шамрай був хар-
ківським відповідником київського літературознавця, 
хоч і не дорівнював йому в ерудиції з західних літератур 
і не осягав його олімпійського стилю в самому характері 
викладів" [28, с. 206]. А наприкінці згадки про Шамрая 
пише: "Загалом беручи, я був щасливий, що дістався 
саме в руки Шамрая. Після Зерова він був, мабуть, най-
кращий викладач української літератури" [28, с. 206]. 

Згадуючи про театральне мистецтво, зокрема про 
оперу, якою почав цікавитися ще в Харкові і яка стала 
його основним захопленням, Ю. Ш. цитує поезію Зеро-
ва: "На сцені опери не було жадних експериментів, але 
сама опера була для мене театральним експеримен-
том, і в цьому був на майбутні роки – і аж досі – її, ка-
жучи словами Миколи Зерова, «неубутній чар»" [28, 
с. 128]. Тут маємо парафразу до Зеровського сонета 
під латинською назвою "Semper legenda" (дослівно 
"завжди перечитуване"), що починається такими ряд-
ками: "Книжок дитячих неубутні чари, // Безсмертних 
вигадок легкі дива…" [4, с. 49]. У Зерова – це перший 
сонет із циклу "Книжки і автори". 

На цій поетичній ноті можна поставити крапку. Таких 
чи подібних згадок і покликів на Зерова у творчості 
Ю. Ш. знайдеться й більше. Проте навіть і наведені в 
цій статті, вважаємо, яскраво свідчать про те, як Ю. Ш. 
ставився до Миколи Зерова і як його цінував. Отож  
можна ствердити, що поет-неокласик зримо присутній у 
літературознавчій спадщині, в листах і спогадах одного 
з найвідоміших українських інтелектуалів ХХ ст. – Юрія 
Шевельова (Шереха). 

 
Список використаних джерел 
1. Григорій Кочур – Микола Лукаш : Листування 1958–1971 років / 

вид. 2-ге, доповнене й виправлене ; передмова і коментарі Максима 
Стріхи. – Київ : Пінзель, 2019. – 152 с. 

2. З листування М. К. Зерова / вступ, коментарі і підготовка листів 
до друку В. О. Толстова // Радянське літературознавство. – 1988. – 
№ 1. – С. 48–68; № 4. – С. 33–49.  

3. Зеров М. До джерел : Історично-літературні та критичні статті / 
Микола Зеров ; вибір і заг. ред. Святослава Гординського. – Краків ; 
Львів : Українське видавництво, 1943. – 272 с. 

4. Зеров М. Твори в двох томах. Т. 1 : Поезії. Переклади / Микола 
Зеров ; упоряд. Г. П. Кочур, Д. В. Павличко. – Київ : Дніпро, 1990. – 846 с. 

5. Зеров М. Catalepton / Микола Зеров ; ред. і післямова Михайла 
Ореста. – Філядельфія : Вид-во "Київ", 1951. – 79 с. 

6. Зеров М. Corollarium : Збірка літературної спадщини / М. Зеров ; 
під ред. М. Ореста. – Мюнхен : Інститут Літератури, 1958. – 223 с. 

7. Зеров М. Sonnetarium / Микола Зеров ; ред. і післямова М. Ореста ; 
вступ. ст. В. Державина. – Берхтесґаден : Вид-во "Орлик", 1948. – 196 с. 

8. Зерова С. Спогади про Миколу Зерова / Софія Зерова ; пе-
рекл. Олег Зуєвський ; [вступ. нотатка Юрія Шевельова] // Слово : Збір-
ник 5. – Едмонтон : Об'єднання українських письменників у Канаді 
"Слово", 1973. – С. 211–253. 

9. Костюк Г. Лист до Юрія Луцького від 20 травня 1967 року / 
Григорій Костюк // Архів Торонтського університету (Торонто, Канада) = 
University of Toronto Archives (Toronto, Canada). – George S. N. Luckyj 
Collection. – (UTA) B1995–0017/001(09). 

10. Кочур Г. Література та переклад : Дослідження. Рецензії. Літе-
ратурні портрети. Інтерв'ю / Григорій Кочур ; упоряд. Андрій та Марія 
Кочури. – Київ : Смолоскип, 2008. – 1172 с. 

11. Курилова Л. Зустрічі з Миколою Зеровим / Людмила Курилова ; 
перекл. Оксана Соловей ; [прим. Юрія Шевельова] // Сучасність. – 1987. – 
Ч. 10. – С. 94–116.  

12. Листи Миколи Хвильового до Миколи Зерова / підготовка текс-
тів та прим. В. Брюховецького // Радянське літературознавство. – 1989. – 
№ 7. – С. 3–15. 

13. Листи Миколи Хвильового до Миколи Зерова / підготовка 
текстів, прим. та післямова "Романтик із непоступливою вдачею" 
В. Брюховецького // Радянське літературознавство. – 1989. – № 8. – С. 11–29. 

14. Листи Юрія Лавріненка та Юрія Шевельова (Шереха): 1945–
1949 / упоряд. Тетяни Шестопалової ; прим. Т. Шестопалової, О. Брайка 
// Хроніка 2000. – Київ, 2015. – Вип. 1 (96). – С. 23–205. 

15. Листи Юрія Шевельова до Олекси Ізарського / упоряд. Микола 
Степаненко. – Полтава: Видавець Шевченко Р. В., 2014. – 386 с. 

16. Листування Юрія Шевельова і Григорія Костюка (1950–1988) / 
підготовка тексту, коментарі Надії Баштової // Спадщина: Літературне 
джерелознавство. Текстологія / Ін-т літератури ім. Т. Г. Шевченка  
НАН України. – Київ : Стилос, 2010. – Т. 5. – С. 365–500. 

17. Мисик В. Сторінка пам'яті / В. Мисик // Літературна Україна. – 
1987. – 13 серп., № 33. – С. 6. 

18. Москаленко М. Микола Зеров: доля і доробок / Михайло Мос-
каленко // Зеров М. Українське письменство / Микола Зеров ; упоряд. 
Микола Сулима. – Київ : Вид-во Соломії Павличко "Основи", 2003. – 
С. 1235–1272. 

19. Невідомі поезії Миколи Зерова / [вступ. нотатка і публікація 
Юрія Шевельова] // Слово : Збірник 3. – Нью-Йорк : Об'єднання україн-
ських письменників в екзилі, 1968. – С. 305–312. 

20. Панченко В. Повість про Миколу Зерова / Володимир Панчен-
ко. – Київ : Дух і Літера, 2018. – 624 с. 



ISSN 1728–2683             ІНОЗЕМНА ФІЛОЛОГІЯ. 1(53)/2021 ~ 47 ~ 

 
21. Шевельов Ю. Василь Мова / Юрій Шевельов // Мова В. Твори / 

Василь Мова (Лиманський) ; ред. і вступ. ст. Юрія Шевельова. – Мюн-
хен : Вид-во "Дніпрова хвиля", 1968. – С. 5–34.  

22. Шевельов Ю. Вибрані праці : у двох книгах. Кн. ІІ : Літературо-
знавство / Юрій Шевельов ; упоряд. Іван Дзюба. – Київ : Видавничий 
дім "Києво-Могилянська академія", 2008. – 1152 с. 

23. Шевельов Ю. Кулішеві листи і Куліш у листах / Юрій Шевельов 
// Вибрані листи Пантелеймона Куліша українською мовою писані / ред. 
Юрія Луцького ; передмова Юрія Шевельова. – Нью-Йорк ; Торонто : 
УВАН у США, 1984. – С. 19–57. 

24. Шевельов Ю. Леґенда про український неоклясицизм / 
Гр. Шевчук [Юрій Шевельов] // Український вісник. – 1944. – 22 груд., 
ч. 31–33. – С. 7. 

25. Шевельов Ю. Поезія Михайла Драй-Хмари: (Перша стаття з 
циклу "Леґенда про український неоклясицизм") / Гр. Шевчук [Юрій 
Шевельов] // Український вісник. – 1945. – 12 січ., ч. 2. – С. 3. 

26. Шевельов Ю. Поза межі можливого. Другий "Заповіт" українсь-
кої літератури / Юрій Шевельов // Франко І. Мойсей / Іван Франко ; ред. і 
статті Юрія Шевельова. – Нью-Йорк : УВАН у США, 1968. – С. 105–128. 

27. Шевельов Ю. Про памфлети Миколи Хвильового / Юрій Шеве-
льов // Хвильовий М. Твори в п'ятьох томах. Т. 4 / Микола Хвильовий ; 
упоряд. матеріялів, коментарі та прим. Петра Голубенка і Григорія 
Костюка ; заг. ред. Григорія Костюка ; вступ. ст. Юрія Шевельова. – 
Нью-Йорк ; Балтімор ; Торонто : Об'єднання українських письменників 
"Слово" ; Українське вид-во "Смолоскип" ім. В. Симоненка, 1983. – С. 7–63. 

28. Шевельов Ю. Я – мене – мені… (і довкруги) : Спогади у двох 
частинах. 1 : В Україні / Ю. Шевельов (Юрій Шерех) ; упоряд. 

С. Вакуленко, О. Савчук. – Харків ; Нью-Йорк : Видавець Олександр 
Савчук, 2017. – 728 с. 

29. Шерех Ю. Не для дітей : Літературно-критичні статті і есеї / 
Юрій Шерех ; вступ. ст. Юрія Шевельова. – S. l. : Вид-во "Пролог", 1964. – 
415 с. 

30. Шерех Ю. Поезія Миколи Зерова / Юрій Шерех // Хорс. – 1946. – 
Ч. 1. – С. 112–126. 

31. Шерех Ю. Поезія Юрія Клена / Юрій Шерех // Українські вісті. – 
1950. – 29 жовт., ч. 87. – С. 2–3; 16 листоп., ч. 92. – С. 2–4.  

32. Шерех Ю. Театр Лесі Українки чи Леся Українка в театрі? / 
Юрій Шерех // Наші дні. – 1943. – Ч. 11. – С. 1–4. 

33. Шерех Ю. Третя сторожа: Література. Мистецтво. Ідеології / 
Юрій Шерех. – Балтимор ; Торонто : Українське незалежне вид-во 
"Смолоскип" ім. В. Симоненка, 1991. – 455 с. 

34. Colloquia Epistolaria : Юрій Шевельов і Юрій Луцький. Листу-
вання (1950–2000 рр.). Кн. 1 : 1950–1984 рр. / публікація, текстологічне 
опрацювання, передмова і коментарі Ольги Лучук. – Харків : Акта, 2018. – 
xxxiv, 638 с. 

35. Colloquia Epistolaria : Юрій Шевельов і Юрій Луцький. Листу-
вання (1950–2000 рр.). Кн. 2 : 1985–2000 рр. / публікація, текстологічне 
опрацювання і коментарі Ольги Лучук. – Харків : Акта, 2020. – viii, 724 с. 

36. Shevelov G. З історії українського романтизму / George Y. 
Shevelov // Orbis scriptus : Festschrift für Dmitrij Tschiewskij zum 70. 
Geburtstag / herausgegeben von Dietrich Gerhardt, Wiktor Weintraub, 
Hans-Jurgen zum Winkel. – München : Wilhelm Fink Verlag, 1966. – 
S. 757–766. 

 
Надійшла  до  редколег і ї  30 .0 4 . 21  

 
Olha LUCHUK, PhD, Assoc. Prof. 
Ivan Franko National University of Lviv, Lviv, Ukraine 

 
MYKOLA ZEROV IN GEORGE Y. SHEVELOV'S LITERARY WRITINGS,  

MEMOIRS, AND CORRESPONDENCE 
 

George Y. Shevelov or Yuriy Shevelov (also known by his numerous literary pseudonyms, including Yuriy Sherekh, Hryhoriy Shevchuk, and 
others) was a prominent linguist, literary critic and essayist. In his literary writings, memoirs and correspondence he often referred to literary works 
and poetry of Mykola Zerov, a famous Ukrainian literary critic and neoclassic poet of the 1920s. Most of Shevelov's scholarly articles and essays in 
which he mentioned Zerov's name or his works were written between the 1940s and 1980s. Some of them were credited to Yuriy Sherekh or 
Hryhoriy Shevchuk. The articles and essays under analysis include "Legenda pro ukrains'kyi neokliasytsyzm", "Teatr Lesi Ukrainky chy Lesia 
Ukrainka v teatri?", "Druhyi "Zapovit" ukrains'koi literatury", "MUR i ya v MURi", and many others. In addition to this, two publications of memoirs 
about Zerov which were edited by Shevelov and published with his commentaries and notes have been analysed in this paper. The focus is on the 
memoirs by the poet's wife Sofia Zerova (1973) and the memoirs written by Zerov's friend Liudmyla Kurylova (1987). In the late 1960s Shevelov also 
published Zerov's unknown Russian poetry from Kurylova's personal archive. Moreover, Shevelov's memoirs "Ya–mene–meni… (i dovkruhy)" and 
his correspondence with such prominent literary critics as Yuriy Luckyj, Yuriy Lavrinenko, Oleksa Izarskyi, and Hryhoriy Kostiuk have been 
researched to discover references and allusions to Zerov and his works. As a result, the paper emphasizes that the neoclassic poet Zerov is clearly 
visible in Shevelov's literary writings, as well as in his memoirs and correspondence. 

Keywords: Literary Criticism, Memoirs, Correspondence, Ukrainian Literature, Mykola Zerov, George Y. Shevelov (Yuriy Sherekh). 
 

References 
1. Hryhoriy Kochur – Mykola Lukash : Lystuvannia 1958–1971 rokiv / vyd. 2-he, dopovnene i vypravlene ; peredmova i komentari 

Maksyma Strikhy. – Kyiv : Pinzel', 2019. – 152 s. 
2. Z lystuvannia M. K. Zerova / vstup, komentari i pidhotovka lystiv do druku V. O. Tolstova // Radians'ke literaturoznavstvo. – 1988. – 

No. 1. – S. 48–68; No. 4. – S. 33–49. 
3. Zerov M. Do dzherel : Istorychno-literaturni ta krytychni statti / Mykola Zerov ; vybir i zah. red. Sviatoslava Hordyns'koho. – Krakiv ; 

L'viv : Ukrains'ke vydavnytstvo, 1943. – 272 s. 
4. Zerov M. Tvory v dvokh tomakh. T. 1 : Poezii. Pereklady / Mykola Zerov ; uporiad. H. P. Kochur, D. V. Pavlychko. – Kyiv : Dnipro, 

1990. – 846 s. 
5. Zerov M. Catalepton / Mykola Zerov ; red. i pisliamova Mykhaila Oresta. – Filadel'fia : Vyd-vo "Kyiv", 1951. – 79 s. 
6. Zerov M. Corollarium : Zbirka literaturnoi spadshchyny / M. Zerov ; pid red. M. Oresta. – Miunkhen : Instytut Literatury, 1958. – 223 s. 
7. Zerov M. Sonnetarium / Mykola Zerov ; red. i pisliamova M. Oresta ; vstup. st. V. Derzhavyna. – Berchtesgaden : Vyd-vo "Orlyk", 

1948. – 196 s. 
8. Zerova S. Spohady pro Mykolu Zerova / Sofia Zerova ; perekl. Oleh Zujewskyj ; [vstup. notatka Yuriya Shevel'ova] // Slovo : Zbirnyk 5. – 

Edmonton : Ob'yednannia ukrayins'kykh pys'mennykiv u Kanadi "Slovo", 1973. – S. 211–253. 
9. Kostiuk H. Lyst do Yuriya Luts'koho vid 20 travnia 1967 roku / Hryhoriy Kostiuk // University of Toronto Archives (Toronto, Canada). – 

George S. N. Luckyj Collection. – (UTA) B1995–0017/001(09). 
10. Kochur H. Literatura ta pereklad : Doslidzhennia. Retsenzii. Literaturni portrety. Interv'yu / Hryhoriy Kochur ; uporiad. Andriy ta 

Maria Kochury. – Kyiv : Smoloskyp, 2008. – 1172 s. 
11. Kurylova L. Zustrichi z Mykoloyu Zerovym / Liudmyla Kurylova ; perekl. Oksana Solovey ; [prym. Yuriya Shevel'ova] // Suchasnist'. – 

1987. – No. 10. – S. 94–116. 
12. Lysty Mykoly Khvyl'ovoho do Mykoly Zerova / pidhotovka tekstiv ta prym. V. Briukhovets'koho // Radians'ke literaturoznavstvo. – 

1989. – No. 7. – S. 3–15. 
13. Lysty Mykoly Khvyl'ovoho do Mykoly Zerova / pidhotovka tekstiv, prym. ta pisliamova "Romantyk iz nepostuplyvoyu vdacheyu" 

V. Briukhovets'koho // Radians'ke literaturoznavstvo. – 1989. – No. 8. – S. 11–29. 
14. Lysty Yuriya Lavrinenka ta Yuriya Shevel'ova (Sherekha): 1945–1949 / uporiad. Tetiany Shestopalovoi ; prym. T. Shestopalovoi,  

O. Braika // Khronika 2000. – Kyiv, 2015. – Vyp. 1 (96). – S. 23–205. 
15. Lysty Yuriya Shevel'ova do Oleksy Izars'koho / uporiad. Mykola Stepanenko. – Poltava: Vydavets' Shevchenko R. V., 2014. – 386 s. 
16. Lystuvannia Yuriya Shevel'ova i Hryhoriya Kostiuka (1950–1988) / pidhotovka tekstu, komentari Nadii Bashtovoi // Spadshchyna: 

Literaturne dzhereloznavstvo. Tekstolohia / In-t literatury im. T. H. Shevchenka NAN Ukrainy. – Kyiv : Stylos, 2010. – T. 5. – S. 365–500. 
17. Mysyk V. Storinka pam'yati / V. Mysyk // Literaturna Ukraina. – 1987. – 13 serp., No. 33. – S. 6. 
18. Moskalenko M. Mykola Zerov: dolia i dorobok / Mykhailo Moskalenko // Zerov M. Ukrains'ke pys'menstvo / Mykola Zerov ; uporiad. 

Mykola Sulyma. – Kyiv : Vyd-vo Solomii Pavlychko "Osnovy", 2003. – S. 1235–1272. 



~ 48 ~ В І С Н И К  Київського національного університету імені Тараса Шевченка ISSN 1728-3817 
 

19. Nevidomi poezii Mykoly Zerova / [vstup. notatka i publikatsia Yuriya Shevel'ova] // Slovo : Zbirnyk 3. – N'yu-York : Ob'yednannia 
ukrains'kykh pys'mennykiv v ekzyli, 1968. – S. 305–312. 

20. Panchenko V. Povist' pro Mykolu Zerova / Volodymyr Panchenko. – Kyiv : Dukh i Litera, 2018. – 624 s. 
21. Shevel'ov Yu. Vasyl' Mova / Yuriy Shevel'ov // Mova V. Tvory / Vasyl' Mova (Lymans'kyi) ; red. i vstup. st. Yuriya Shevel'ova. – 

Miunkhen : Vyd-vo "Dniprova khvylia", 1968. – S. 5–34. 
22. Shevel'ov Yu. Vybrani pratsi : U dvokh knyhakh. Kn. II : Literaturoznavstvo / Yuriy Shevel'ov ; uporiad. Ivan Dziuba. – Kyiv : 

Vydavnychyy dim "Kyievo-Mohylians'ka akademia", 2008. – 1152 s. 
23. Shevel'ov Yu. Kulishevi lysty i Kulish u lystakh / Yuriy Shevel'ov // Vybrani lysty Panteleimona Kulisha ukrains'koyu movoyu pysani / 

red. Yuriya Luts'koho ; peredmova Yuriya Shevel'ova. – N'yu-York ; Toronto : UVAN u SShA, 1984. – S. 19–57. 
24. Shevel'ov Yu. Legenda pro ukrains'kyi neokliasytsyzm / Hr. Shevchuk [Yuriy Shevel'ov] // Ukrains'kyi visnyk. – 1944. – 22 hrud., 

No. 31–33. – S. 7. 
25. Shevel'ov Yu. Poezia Mykhaila Drai-Khmary: (Persha stattia z tsyklu "Legenda pro ukrains'kyi neokliasytsyzm") / Hr. Shevchuk 

[Yuriy Shevel'ov] // Ukrains'kyi visnyk. – 1945. – 12 sich., No. 2. – S. 3. 
26. Shevel'ov Yu. Poza mezhi mozhlyvoho. Druhyi "Zapovit" ukrains'koi literatury / Yuriy Shevel'ov // Franko I. Moisey / Ivan Franko ; 

red. i statti Yuriya Shevel'ova. – N'yu-York : UVAN u SShA, 1968. – S. 105–128. 
27. Shevel'ov Yu. Pro pamflety Mykoly Khvyl'ovoho / Yuriy Shevel'ov // Khvyl'ovyi M. Tvory v p'yat'okh tomakh. T. 4 / Mykola Khvyl'ovyi ; 

uporiad. materialiv, komentari ta prym. Petra Holubenka i Hryhoriya Kostiuka ; zah. red. Hryhoriya Kostiuka ; vstup. st. Yuriya Shevel'ova. – 
N'yu-York ; Baltimor ; Toronto : Ob'yednannia ukrains'kykh pys'mennykiv "Slovo" ; Ukrains'ke vyd-vo "Smoloskyp" im. V. Symonenka, 1983. – 
S. 7–63. 

28. Shevel'ov Yu. Ya – mene – meni… (i dovkruhy) : Spohady u dvokh chastynakh. 1 : V Ukraini / Yu. Shevel'ov (Yuriy Sherekh) ; 
uporiad. S. Vakulenko, O. Savchuk. – Kharkiv ; N'yu-York : Vydavets' Oleksandr Savchuk, 2017. – 728 s. 

29. Sherekh Yu. Ne dlia ditey : Literaturno-krytychni statti i esei / Yuriy Sherekh ; vstup. st. Yuriya Shevel'ova. – S. l. : Vyd-vo "Proloh", 
1964. – 415 s. 

30. Sherekh Yu. Poezia Mykoly Zerova / Yuriy Sherekh // Khors. – 1946. – No. 1. – S. 112–126. 
31. Sherekh Yu. Poezia Yuriya Klena / Yuriy Sherekh // Ukrains'ki visti. – 1950. – 29 zhovt., No. 87. – S. 2–3; 16 lystop., No. 92. – S. 2–4. 
32. Sherekh Yu. Teatr Lesi Ukrainky chy Lesia Ukrainka v teatri? / Yuriy Sherekh // Nashi dni. – 1943. – No. 11. – S. 1–4. 
33. Sherekh Yu. Tretia storozha: Literatura. Mystetstvo. Ideolohii / Yuriy Sherekh. – Baltymor ; Toronto : Ukrains'ke nezalezhne vyd-vo 

"Smoloskyp" im. V. Symonenka, 1991. – 455 s. 
34. Colloquia Epistolaria : Yuriy Shevel'ov i Yuriy Luts'kyi. Lystuvannia (1950–2000 rr.). Kn. 1 : 1950–1984 rr. / publikatsia, 

tekstolohichne opratsiuvannia, peredmova i komentari Ol'hy Luchuk. – Kharkiv : Akta, 2018. – xxxiv, 638 s. 
35. Colloquia Epistolaria : Yuriy Shevel'ov i Yuriy Luts'kyi. Lystuvannia (1950–2000 rr.). Kn. 2 : 1985–2000 rr. / publikatsia, 

tekstolohichne opratsiuvannia i komentari Ol'hy Luchuk. – Kharkiv : Akta, 2020. – viii, 724 s. 
36. Shevelov G. Z istorii ukrains'koho romantyzmu / George Y. Shevelov // Orbis scriptus : Festschrift für Dmitrij Tschiewskij zum 70. 

Geburtstag / herausgegeben von Dietrich Gerhardt, Wiktor Weintraub, Hans-Jurgen zum Winkel. – München : Wilhelm Fink Verlag, 1966. – 
S. 757–766. 

 
 
 

УДК [82.02:811.161.2'255.4]–051Зеров 
Тарас ЛУЧУК, канд. філол. наук, доц. 

Львівський національний університет імені Івана Франка, Львів, Україна 
 

ПОЕТ-НЕОТЕРИК І ПОЕТ-НЕОКЛАСИК: 
ПРИЧИНКИ ДО ТЕМИ "МИКОЛА ЗЕРОВ – ПЕРЕКЛАДАЧ КАТУЛЛА" 

 
Висвітлено історію публікацій перекладів українського поета-неокласика Миколи Зерова (1890–1937) з римської 

поезії. Вперше проведено текстологічне дослідження його перекладів з римського поета-неотерика Ґая Валерія 
Катулла (84–54 рр. до н. е.). На основі листування М. Зерова з О. Білецьким окреслено період, упродовж якого здійс-
нювалися ці переклади. У коло текстологічних студій залучено всі відомі книжкові видання, в яких публікувалися 
Зеровські переклади з Катулла, включно з другим виданням поетичної збірки М. Зерова "Камена" за редакцією 
С. Гординського (Львів: Українське видавництво, 1943), яке зазвичай оминають мовчанкою в дослідженнях українсь-
кої перекладної літератури. Стаття приурочена до сторіччя з часу появи книжкового дебюту М. Зерова – "Анто-
логії римської поезії" (Київ: Друкар, 1920).  

Ключові слова: Микола Зеров, українська перекладна література, римська поезія, Ґай Валерій Катулл, текстологічні 
студії, літературна компаративістика. 

 
Книжковий дебют Миколи Зерова – це "Антологія 

римської поезії", що вийшла друком 1920 р. у київсько-
му видавництві "Друкар" [7]. До цієї антології увійшли 
22 поетичних тексти шістьох найвідоміших римських 
поетів – Катулла, Верґілія, Горація, Проперція, Овідія 
та Марціала. Ця знакова для української культури пуб-
лікація тоді пройшла майже непоміченою. З листа Ми-
коли Зерова до літературознавця Миколи Плевака від 
24 лютого 1924 р., у якому подано авторське curriculum 
vitae поета-неокласика, відомо про дві рецензії: "Анто-
логія римських поетів вийшла: <…>. Рецензії на неї: 
"Голос друку", № 3 – Іваниці та в "Громадському вісни-
ку" др. І. Кревецького" [11, с. 1045]. У першій із них ре-
цензент Григорій Іваниця слушно зауважив, що "Анто-
логія" Зерова, як жодна інша книжка, повною мірою від-
повідає своїй назві ("антологія" – вибір найкращих кві-
тів): "Перекладчик справді на запашному лузі римської 
поезії брав ті квітки, що впали йому в очі та до вподоби 
стали, і склав невеличкий, але запашний букетик" [13, 

с. 187]. Як на диво, ґрунтовної наукової студії про Зе-
ровську "Антологію" не написано й дотепер. Щоправда, 
цікаву інтерпретацію дебютної книжки українського нео-
класика запропонував у своїй "Повісті про Миколу Зе-
рова" літературознавець-україніст Володимир Панченко 
[26, с. 250–259]. Науковець докладно схарактеризував 
контекст появи цієї антології, а відтак проаналізував 
перекладні тексти крізь призму тогочасних життєвих 
обставин, у яких творив Зеров. Скажімо, дослідник ста-
вить собі запитання: "Дивовижно: чому Микола Зеров 
вибрав у спадку Горація (а також Овідія) саме ті поезії, 
в яких домінує мотив невблаганності смерті?", на що 
дає таку відповідь: "Можливо, позначилася атмосфера 
похмурої доби жорстоких "горожанських війн", коли до 
краю знецінювалося людське життя? Хіба в обставинах 
1919–1920 рр. не набували моторошної актуальності 
рядки Овідія: «Але як гине отак все найкраще у нас, 
найдорожче, // В серці розпука встає <…>»" [26, 
с. 258]. Сучасного літературознавця на таку інтерпре-

© ЛУЧУК Тарас, 2021



ISSN 1728–2683             ІНОЗЕМНА ФІЛОЛОГІЯ. 1(53)/2021 ~ 49 ~ 

 
тацію, з якою можна цілком погодитися, надихнули, 
очевидно, примітки самого Зерова, подані наприкінці 
його "Антології" [7, с. 51–63; 11, с. 329–337]. 

А тим часом римляни стали улюбленцями неокла-
сика. В його ориґінальній (єдиній прижиттєвій) поетич-
ній збірці "Камена" (1924) був окремий розділ перекла-
дів з римської поезії – під простою, але промовистою 
назвою "Римляни". Тут надруковано дев'ять нових пе-
рекладів з Верґілія, Горація, Тібулла, Овідія та Марціа-
ла. Наприкінці 1920-х рр. Микола Зеров працював над 
другим, доповненим виданням "Антології римської пое-
зії" – для публікації в київському видавництві "Сяйво", в 
якому виходили друком книжкові видання неокласиків. 
Одначе на самому початку 1930-х рр. це кооперативне 
видавництво було ліквідоване, через що й нове видан-
ня "Антології" перетворилося на міраж. Переклади з 
римської поезії перемандрували до хрестоматії "Антич-
на література", над упорядкуванням якої тоді працював 
у Харкові Олександр Білецький, відомий літературозна-
вець, згодом директор Інституту літератури ім. Т. Г. Шев-
ченка АН УРСР. Першорядне джерело, що висвітлює 
етапи праці Зерова над римлянами, – це його листу-
вання з О. Білецьким упродовж 1926–1932 рр. [11, 
с. 1088–1091; 26, с. 494–533]. На жаль, хрестоматія 
"Антична література" була опублікована щойно 1938 р. 
[1], коли Зерова не було вже серед живих; його пере-
клади з римських поетів були опубліковані анонімно. 

Під час Другої світової війни в "Українському видав-
ництві" у Львові вийшла друком перша посмертна пое-
тична збірка Миколи Зерова – під давньою назвою "Ка-
мена" [9]. Редактор цієї збірки Святослав Гординський 
листовно розшукав у Києві Софію Федорівну Зерову, 
дружину загиблого поета-неокласика, щоб розпитати в 
неї про збережені твори, зокрема про переклади з рим-
ської поезії. В листі від 26 серпня 1942 р. дружина Зе-
рова відповіла: "На жаль, майже всі рукописні матеріа-
ли забрало НКВД після трусу. Залишились у мене пе-
реклади 1-ї та 6-ї пісні "Енеїди", "Борис Годунов" Пушкі-
на і окремі переклади з латинських поетів. Якщо це Вас 
може зацікавити, я передрукую їх на машині і можу на-
діслати Вам" [3, с. 289]. З невідомих причин вона не 
надіслала Гординському передрукованих матеріалів, 
але в "Камені" таки були опубліковані раніше невідомі 
переклади – з рукопису Зерова, подарованого Іванові 
Крип'якевичеві, коли цей львівський історик перебував 
1929 р. у Києві: "В цьому рукописі, – писав С. Гор-
динський у передмові до львівської "Камени", – знахо-
димо, м. і. <між іншим>, низку перекладів з Горація, з 
яких деякі тут друкуються вперше. Усіх перекладів ви-
готовив Зеров певно куди більше; ті, що стрічалися з 
ним на засланні, згадували, що він і там працював далі 
над Горацієм, але цей та інший можливий матеріал нам 
тепер недоступний" [4, с. 10]. 

Через два десятиліття після закінчення світової вій-
ни – в київському видавництві "Дніпро" вийшов у світ 
однотомник "Вибраного" Миколи Зерова [8]. Упорядни-
ця цього видання – С. Ф. Зерова, проте підготовку книж-
ки до друку здійснив Григорій Кочур, відомий перекла-
дач, учень Зерова з часу його викладання в КІНО (Київ-
ському інституті народної освіти, як тоді називався Київ-
ський університет) [докладніше див.: 25, с. 1236–1237]. 
У розділі "Переклади з римських поетів" [8, с. 123–376] 
Г. Кочур зібрав усі відомі на той час тексти, не лише 
друковані раніше, а й такі, що збереглися в архіві  
С. Ф. Зерової, – від поеми Лукреція "Про природу ре-
чей" до "Прощання з Римом" Рутілія Намаціана. Крім 
того, наприкінці 1960-х – на початку 1970-х рр. були 
опубліковані новознайдені переклади: у другому, допов-
неному виданні хрестоматії "Антична література" (1968) – 

уривок з поеми Лукана "Фарсалія", у науковому збірнику 
"Питання класичної філології" (1970) – твори Горація, 
Овідія, Марціала й великі фраґменти з "Енеїди" Верґілія 
[докладніше див.: 10, с. 820–822]. Ці переклади, долу-
чені до тих, що були надруковані у "Вибраному" Миколи 
Зерова, згодом увійшли в цілісний корпус його пере-
кладів з римських поетів, опублікований 1990 р. у пер-
шому томі Зеровського двотомника, упорядниками яко-
го були Григорій Кочур і Дмитро Павличко [10, с. 128–
383]. Григорій Кочур у статті "Микола Зеров – тлумач 
латинської поезії", що була написана на початку 1970-х, 
але опублікована щойно тридцять років опісля [17, 
с. 356–359], подав загальну характеристику та історію 
створення цих перекладів. Він же, на самому початку 
нового знайомства українського читача з перекладаць-
кою спадщиною поета-неокласика, влучно схарактери-
зував його настанови щодо перекладання римських 
поетів: "Ті речі, що в оригіналі були написані гекзамет-
ром або елегійним дистихом, Зеров перекладав,  
дотримуючись розміру оригіналу. Що ж до ритмічної 
різноманітності римських ліриків (Катулл, Горацій), то 
тут перекладач не зберігав єдиного принципу: деякі 
поезії він перекладав, точно відтворюючи ритміку ори-
гіналу <…>, а часто, йдучи за прикладом багатьох по-
передників, обирав розмір, звичніший для нашого вір-
шування, запроваджував також і риму, якої, звичайно, 
в оригіналі нема. Але перекладам обох типів однаково 
властива була змістова точність і велика поетична 
культура, щось таке, що надавало всім цим різноманіт-
ним творам єдиного, неповторно-зеровського звучан-
ня" (цитата зі статті "Про переклади Миколи Зерова") 
[17, с. 321; 18, с. 103]. 

А тепер настав час для текстологічних студій над 
перекладами Зерова з римлян. Ці студії пропонуємо 
розпочати з першого римського лірика – поета-
неотерика Ґая Валерія Катулла (84–54 рр. до н. е.) [про 
нього докладніше див.: 5, с. 25–26; 20, с. 310–311],  
п'ятьма перекладами з якого відкривалася Зеровська 
"Антологія" [7, с. 7–12]. Ці п'ять перекладів (№ 3, 11, 26, 
27, 46) – єдині, які були надруковані за життя поета-
неокласика. Два з них (№ 27, 46), очевидно, без його 
відома були передруковані в "Літературно-науковому 
віснику" [14]. До речі, це були єдині переклади з Катулла, 
опубліковані в той час у західноукраїнській періодиці 
[31, с. 97]. Інші вісім перекладів (№ 5, 7, 8, 34, 38, 49, 
70, 85) вийшли друком уже посмертно, спочатку анонім-
но – в першому виданні хрестоматії "Антична літерату-
ра" [1, с. 341–344], а відтак – під прізвищем переклада-
ча [2, с. 425–427; 8, с. 201–207; 9, с. 43–46; 10, с. 191–
196]. Прикметно, що саме в Зеровських перекладах 
Катулл був презентований у збірці "Золоте руно" [12, 
с. 77–80], яка знайомила найширшу читацьку авдиторію 
з античною поезією. Переклади з Катулла були здійс-
нені не пізніше грудня 1929 р., про що свідчить лист 
М. Зерова до О. Білецького від 9 грудня  1929 р. [10, 
с. 518], а також лист-відповідь О. Білецького до 
М. Зерова від 16 грудня 1929 р. [10, с. 522]. Далі подає-
мо перекладні тексти Миколи Зерова з літературознав-
чим і текстологічним коментарем. 

№ 3. "Lugete, o Veneres Cupidinesque…" [34, с. 46], 
ренесансна назва "Funus passeris" ("Погибель горобчи-
ка"), переклад "Плач, Венеро! Плачте, Купідони!..": 

 
Плач, Венеро! Плачте, Купідони! 
Плачте, люди витончені й чемні: 
Вмер горобчик милої моєї, 
Вмер горобчик, що вона любила 
І як свого ока доглядала.    5   
Був він ніжний і ласкаву пані 
Знав, як доня малолітня матір: 
На її колінах завжди бавивсь 



~ 50 ~ В І С Н И К  Київського національного університету імені Тараса Шевченка ISSN 1728-3817 
 

І, стрибаючи навколо неї, 
Щебетанням вірним озивався.  10 
А тепер і він пішов до краю, 
Звідкіля ніхто ще не вертався… 
Хай вовіки ти не діждеш долі,  
Попідземна темряво несита! 
Ти нам радість нашу відібрала… 15 
Горе й нам, горобчику сердешний! 
Через тебе дорогі очиці 
Од плачу, од сліз почервоніли. 

 

Відомий, особливо з часів Ренесансу, жалобний плач 
за горобчиком. Тематичний дублет до вірша № 2, який 
зазвичай трактують як енкомій (тобто похвальну пісню) 
на честь горобчика. Поет називає його deliciae meae 
puellae – "радощі моєї дівчини", хоча це звичайний горо-
бець – passer domesticus, якого в Давньому Римі могли 
тримати як ручну пташку, як домашню забавку. Імени 
дівчини не названо, але, як засвідчив Марціал (Martial. 
Epigr. VII.14), відомо, що господаркою горобця була Лес-
бія. Жалобний плач, як і похвальну пісню, складено ген-
декасилабом. Своєю формою – це комбінація двох жан-
рів: епітафія та голосіння. Вірш № 3 – як погребальна 
пісня з оплакуванням покійника-горобця і надгробний 
напис на його могилі – виказує, як і вірш № 2, свій паро-
дійний характер. А відтак укупі обидва вірші витворюють 
пародійний горобиний диптих. Щодо жалобного плачу, 
взірцем для Катулла був Мелеаґр Ґадарський, а саме 
його іронічно-трагічна епітафія "На смерть зайчика" (A. P. 
7.207), у якій уперше описано смерть улюбленої тварин-
ки [докладніше див.: 44, с. 100–103]. 

Микола Зеров опублікував переклад жалобного пла-
чу за горобчиком (без назви) у своїй "Антології римської 
поезії" [7, с. 7]. У першому виданні хрестоматії "Антична 
література" (1938) цей переклад подано під помилковою 
назвою "Ліричні поезії" [1, с. 341–342], звідки ця назва 
беззастережно перемандрувала у друге видання цієї 
хрестоматії [2, с. 425], а також у хрестоматію "Давня 
римська поезія" [5, с. 26–27]. У другому виданні Зеровсь-
кої "Камени" (1943) переклад надруковано під назвою 
"Плач, Венеро!" [9, с. 43]. Ритмічний малюнок перекладу – 
п'ятистопний хорей. Розміром ориґіналу були здійснені 
три інші українські переклади: спершу, до Зерова, вірш 
№ 3 – під назвою "Смерть воробця" – переклав Тарас 
Франко [30, с. 3–4], опісля – Мирон Борецький [15, 
с. 114], а також – під назвою "Жалобний плач по горо-
бейчику" – автор цих рядків [22, с. 81]. В українському 
літературознавстві цей пародійний плач іноді називають 
"простодушною поезією Катулла" [26, с. 253]. 

1 Плач, Венеро! Плачте, Купідони! – В ориґіналі – 
множина: "Lugete, o Veneres Cupidinesque" ("Плачте, Ве-
нери й Купідони"). Римська богиня Венера (Venus) може 
бути й загальною назвою venus, що значить "принада, 
гожість, краса" [19, с. 639–640, s. v. venus, eris]. Подібно й 
Купідон (Cupido) – не тільки "божок кохання", а й "жадо-
ба, жага, пристрасть" [19, с. 146, s. v. cupido, inis]; порівн. 
гасло в "Лексиконі латинському" середини XVII ст.: 
"cupedo, nis, похо(т)" [27, с. 149]. Найточніше перший 
рядок жалобного плачу відтворив польський перекладач 
Яцек Вуйціцький: "Płaczcie, wszystkie Miłości i Rozkosze" 
[40, с. 10] – дослівно: "Плачте, усі Любощі й Розкоші". 

14 Попідземна темрява – тут: у перекладі метоніміч-
но мовиться про царство мертвих. Натомість у Катулла – 
пряма номінація: Orcus – римський бог смерти Орк, 
правитель загробного світу. 

 
 

№ 5. "Vivamus, mea Lesbia, atque amemus …" [34, 
с. 48], ренесансна назва "Ad Lesbiam" ("До Лесбії"),  
переклад "До Лесбії": 

 

Жиймо, Лесбіє, жиймо і любімось! 
Поговори лихі дідів сердитих 
Мідяком найщербатішим цінуймо. 
Сонце зайде на ніч і зійде вранці, 
А для нас, як померкне світло денне,   5 
Ніч без краю спаде і сон довічний. 
Так цілуй же мене сто раз і двісті, 
Знову тисячу раз і знову сто раз, 
Та й до тисячі знов, і знов до сотні. 
А як буде у нас багато тисяч,     10 
Помішаємо всі і лік забудем, 
Щоб із заздрих ніхто та не позаздрив, 
Стільки наших цілунків налічивши. 

 

Один із найвідоміших любовних віршів Катулла. Пер-
ша з'ява ліричної героїні під своїм іменем. Вірш складе-
ний гендекасилабом, улюбленим розміром римського 
поета. Про цей вірш є згадка в листі Олександра Біле-
цького до Миколи Зерова від 27 листопада 1929 р.: 
"Очень хотелось бы прочитать "Vivamus mea Lesbia 
atque amemus" – одно из любимейших мною в мировой 
литературе стихотворений – в Вашем переводе" [10, 
с. 515]. В українській літературі вірш Катулла відомий 
саме в перекладі Миколи Зерова. У першому виданні 
хрестоматії "Антична література" (1938) переклад опуб-
лікований без підпису перекладача [1, с. 342], а під його 
іменем уперше надрукований у львівському виданні 
"Камени" (1943) [9, с. 44]. У "Нарисі компаративної мет-
рики" Ігоря Качуровського Зеровський переклад "Жий-
мо, Лесбіє, жиймо і любімось!.." подано як український 
взірець фалекового вірша [16, с. 94]. Фалеків вірш – це 
інша назва гендекасилаба. Любовний вірш Катулла, 
крім Зерова, розміром ориґіналу відтворили ще два пе-
рекладачі – Тарас Франко і Мирон Борецький. Переклад 
першого опубліковано у збірці веселих віршів "Старе 
вино у новім місі" [30, с. 5] і передруковано – як один із 
кращих перекладів з Катулла – в "Нарисі історії римської 
літератури" [29, с. 57–58], а переклад іншого подано у 
хрестоматії "Давня римська поезія" [5, с. 27–28]. 

1 Жиймо, Лесбіє, жиймо і любімось! – У львівському 
виданні "Камени" (1943) наведено інший варіант цього 
рядка: "Пиймо, Лесбіє, пиймо і любімось!" [9, с. 44]. Ця 
текстологічна відмінність засвідчує, що редактор "Ка-
мени" (Святослав Гординський) відтворив текст пере-
кладу не за виданням хрестоматії "Антична література" 
(1938), а за рукописом, що його подарував Зеров у 
1929 р. Іванові Крип'якевичеві. Крім того, як нещодавно 
зауважили дослідники Катулла [35, с. 56–58], фраза 
vivamus Lesbia ("Жиймо, Лесбіє") містить у собі етимоло-
гічну гру словом: лат. "vivamus Lesbia" = гр. "Λεσβία, 
ζῶμεν" → λεσβιάζωμεν, що дослівно значить "любімося 
по-лесбоському". Дієслово λεσβιάζειν, що походить від 
найменування мешканців Лесбосу, евфемістично описує 
певний тип сексуальних стосунків [32, с. 202; 39, с. 183–
184]. Звісно, відтворити цю міжмовну анаграму немож-
ливо, але українська евфонічна чи то пак евфемістична 
фраза: "Лесбіє, <…> любімось" віддалеки й приховано 
може натякати на цей момент латинського ориґіналу. 

2 Поговори лихі дідів сердитих… – у львівській "Ка-
мені" замість дідів подано: дідків. 

3 Мідяком найщербатішим… – у Катулла: unius 
assis – <цінуймо> "як один ас". Ас – це найдрібніша 
римська монета. Цікаво пояснено цю грошову одиницю 
в давньоукраїнському "Лексиконі латинському": "as, 
assis, мна, гри(в)на" [27, с. 93]. Інші українські перекла-
дачі оминули цю реалію римського побуту, адже Мирон 
Борецький українізував свій переклад: "Та про осуд 



ISSN 1728–2683             ІНОЗЕМНА ФІЛОЛОГІЯ. 1(53)/2021 ~ 51 ~ 

 
лихий дідів суворих // Киньмо дбати – копійки він не 
вартий", а Тарас Франко взагалі обійшовся без нуміз-
матичної термінології: "А ті всі балачки старців поваж-
них // Дуже мало нас будуть обходити".  

4 Сонце зайде на ніч і зійде вранці… – у львівській 
"Камені" цей рядок містить одне ритмічно зайве слово, 
а відтак два зайві склади; отже, це вже не гендекасилаб 
(дослівно "одинадцятискладник"), а тринадцятисклад-
ник: "Сонце зайде на ніч і зійде знову вранці…". 

11 Помішаємо всі… – у львівському виданні "Камени" 
надруковано: "Помішаємо все…". В ориґіналі: 
conturbabimus illa – "поколотимо їх" або "учинимо з ни-
ми нелад". Як давніше спостерегли дослідники ариф-
метики в Давньому Римі [43, с. 74], тут Катулл має на 
думці abaculi – "рахубні камінчики", або "камыки 
чи(с)лите(л)нїи", як подає цю лексему давньоукраїнсь-
кий "Лексикон латинський" [27, c. 61]. Такими абакулами 
здійснювали підрахунки на особливій рахівниці 
(abacus), яка примандрувала до Риму з Греції. Ними 
позначали десятки, сотні й тисячі. Тому сотні й тисячі 
поцілунків, про які мовить поет, насправді легко пораху-
вати. Крім того, використовуючи римську рахівницю абак, 
порахувати можна було навіть "безліч поцілунків". Але 
щоб цього не сталося, треба було поколотити рахубні 
камінчики. Тобто дієслово conturbare – "колотити, приво-
дити в нелад" – тут має термінологічне (арифметичне) 
значення "скидати з рахунку" – "щоб із заздрих ніхто та 
не позаздрив", як читаємо в наступному рядку. 

 
№ 7. "Quaeris, quot mihi basiationes…" [34, с. 50], ре-

несансна назва "Ad Lesbiam" ("До Лесбії"), переклад "До 
Лесбії": 

 
Ти хочеш, Лесбіє, дізнатись неодмінно, 
Яким числом твоїх цілунків неоцінних 
Украй і через край задовольнився б я?.. 
Ах, скільки є піщин у золотих краях 
Кірени дальньої, де сильфію багато,     5 
Від гробовищ царя шанованого Батта 
І до Юпітера лібійського святинь, 
І скільки зір – очей з нагоряних склепінь 
Глядять на людський рід, мовчанням ночі вкритий, – 
Цілунків стільки жде і твій Катулл неситий,   10 
Щоб заздрісник урвав той незліченний лік, 
Щоб горя не вшептав лукавий чийсь язик… 

 

Тематичний і метричний дублет до вірша № 5. Оби-
два вірші до Лесбії про рахубу поцілунків свідчать про 
знайомство Катулла з елліністичними епіграмами, що 
відомі як "Арифметичні задачі і загадки" [33, с. 15–17]. 
Микола Зеров задля звичної ритмічности замінив ген-
декасилаб шестистопним ямбом, а задля милозвучнос-
ти додав риму. Вперше цей переклад надрукований у 
львівській "Камені" (1943) [9, с. 44], очевидно, з рукопи-
су Зерова, подарованого Іванові Крип'якевичеві в Києві 
1929 р. Цікаву й одиноку в українській поезії парафразу 
з Катулла, взоруючись саме на Зеровський переклад, 
написав Володимир Лучук – це вірш під промовистою 
назвою "Катуллова лічба", що закінчується такими сло-
вами: "А над нами (над закоханими. – Т. Л.) Катулл хи-
тав головою, // стоголосим протестом мовк: // – Збивай-
теся з ліку – // я витру рукою // із неба рахунок зірок!" 
[21, с. 142–143]. Крім Зерова, вірш № 7 переклав також 
Тарас Франко [30, с. 5]. Цей переклад здійснений роз-
міром оригіналу. 

4–5 …у золотих краях // Кірени дальньої… – тут і да-
лі мова йде про грецьку колонію в Північній Африці – 
Кирену, засновану леґендарним царем Баттом, моги-
лу якого шанували як святиню. Вколо Кирени росла 
рослина laserpitium – "кирине(й)ская трава", як подає 
давньоукраїнський "Лексикон латинський" [27, с. 251]. У 
ботанічній номенклатурі цю траву ідентифікували як 

лікарську пряну рослину silphium – "сильфій". Це відо-
бражено в перекладі Миколи Зерова. Натомість у пере-
кладі Тараса Франка – калька з Катулла: "Кирена, бога-
та в лязер". На південь від Кирени простягалася Лівій-
ська пустеля, глибоко в якій була оаза з оракулом єги-
петського бога Аммона, якого в часи Катулла ототож-
нювали з римський Юпітером [41]. Родом із Кирени був 
александрійський поет Каллімах, взірцевий поет для 
римських неотериків. Усі згадані киринейські реалії 
мовби підказують, що Катулл взорується тут саме на 
великого александрійця. 

 
№ 8. "Miser Catulle, desinas ineptire…" [34, с. 52], ре-

несансна назва "Ad se ipsum" ("До себе самого"), пере-
клад "Поет про себе": 

 
Катулле бідний, вже химери гнать годі, 
Бо те, що втратив ти, пропало навіки! 
Всміхалося тобі колись ясне сонце, 
Як ти туди ходив, куди вела люба, 
Дорожча і миліша над усе в світі.     5 
O, скільки пустотливих там було жартів, 
Яких хотілося й тобі, і їй разом! 
Так, так, всміхалося тобі ясне сонце. 
Тепер вона не хоче, – будь же й ти гордий 
І не біжи за нею, і не журись дурно,    10 
А все стерпи й переможи твердим духом! 
Прощай, дівчино! Вже Катулл стоїть твердо. 
Шукать тебе й просить не буде він марно, 
Щоби, непрохана, зазнала й ти горя. 
Злочинна, що тепер твоє життя значить!   15 
Чи прийде хто? Кому здасися за гарну? 
Кого полюбиш і чиєю ти будеш? 
Кого, цілуючи, укусиш за губку? 
А ти, Катулле, не хитайсь і стій твердо! 

 

Самозображення поета, відтворення двоїстих по-
чуттів щодо самого себе та щодо своєї коханої, яка не 
названа тут на ім'я (ймовірно, це Лесбія). У вірші, який 
написаний холіямбом, присутнє ніби відчуження автора 
від себе самого: на самому початку й наприкінці твору 
він звертається до себе в другій особі, а відтак не відді-
ляє себе від ліричного героя, але в рядку 12 говорить 
про нього, тобто про себе, – у третій особі. З погляду 
літературної типології вірш № 8 нагадує солілог (внут-
рішній монолог) нещасного коханця в комедіях Менан-
дра, Плавта й Теренція. Тож Катулл, можна гадати, 
виступає під маскою комічного персонажа: це amator – 
дослівно "любитель", тобто традиційний у комедії не-
щасний коханець. А тому-то й кохана, "дорожча і милі-
ша над усе в світі", – це також комедійна персона: 
libertina – дослівно "пущена на волю", тобто традиційна 
в комедії хитра повійниця. 

Українською мовою цей вірш уперше переклав Та-
рас Франко [30, с. 5–6]. Переклад здійснено сумішшю 
ямбів – шестистопного з чоловічими закінченнями та 
п'ятистопного з дактилічними закінченнями, а ці розмі-
ри за кількістю складів збігаються один з одним і з хо-
ліямбом. А розміром ориґіналу вірш про Катуллові 
химери вперше переклав саме Микола Зеров [1, 
с. 343]. Своєю темою цей вірш перегукується з віршем 
№ 85, а відтак ці два вірші витворюють у контексті Зе-
ровських перекладів з Катулла своєрідний диптих про 
двоїсті почуття. 

 
№ 11. "Furi et Aureli comites Catulli…" [34, с. 56], рене-

сансна назва "Ad Furium et Aurelium" ("До Фурія та Авре-
лія"), переклад "Аврелій і Фурій – Катуллові друзі…": 

 
Аврелій і Фурій – Катуллові друзі; 
Куди б не пішов він, ви тими ж стежками –  
На море Індійське, що рве і бурхáє 

В бою з берегами – 



~ 52 ~ В І С Н И К  Київського національного університету імені Тараса Шевченка ISSN 1728-3817 
 

До саків далеких – до ніжних арабів –   5 
Між парти, стрільців племенó гострозоре – 
В Єгипет пекучий, де Нілові гирла 

Замулили море… 
 
Поглянули б з ним ви й за гори Альпійські – 
В долини, де Цезар прославивсь великий,  10 
На Рейн пограничний і острів Британський, 

Далекий і дикий. 
 
І все, що б там Доля мені не послала, 
Зо мною ви радо усе б поділили!.. 
Тож прошу моїй передати коханій    15 

Це слово немиле: 
 
Дай боже їй жити й повік процвітати, 
І триста коханців водити з собою, 
І серце їх бідне лукавою тільки 

В'ялити жагою.       20 
 
Моєї ж любови вона не діждеться: 
Кохання Катуллове вмерло, – упало, 
Як квіт польовий, коли пройде по ньому 

Залізнеє рало. 
 

Інвектива на Лесбію, що замаскована під віршовану 
іронічну епістолу до друзів з преторіанської когорти Ґая 
Меммія, під орудою якого служив також і Катулл. Хто 
такі Фурій та Аврелій – достеменно невідомо, хоча 
першого з них (Фурія) іноді ідентифікують як поета-
неотерика Фурія Бібакула [38], а щодо другого (Аврелія) 
зазвичай не вдаються до конкретної ідентифікації. Пе-
ребування в почті Ґая Меммія, управителя римської 
провінції Бітинії, в епістолі-інвективі гіперболічно роз-
просторено на всі обшири римського світу – від щонай-
дальших східних рубежів до крайніх західних [42, с. 36–
38]. У вірші згадані такі країни: на крайньому сході Індія 
("море Індійське"), на крайній півночі Парфія ("парти, 
стрільців племено гострозоре", а також їхні союзники 
"саки далекі", тобто скити в Північному Причорномор'ї), 
на крайньому півдні Південна Аравія ("ніжні араби") та 
Єгипет, на крайньому заході Ґаллія ("Рейн погранич-
ний") та Британія ("острів Британський").  

Остання строфа, в якій метафорично мовиться про 
любов як пошкоджену плугом польову квітку, містить у 
собі ремінісценцію з давньогрецької поетеси Сапфо, 
яка натякала на дівочу красу, що гине під впливом суп-
ружжя (Sapph. fr. 105c). Цей прямий перегук із Сапфо, 
який засвідчує перекодування жіночого όбразу ("пурпу-
ровий віночок, притоптаний ногами") на чоловічий ("квіт 
польовий, коли пройде по ньому залізне рало"), поси-
лено ще й тим, що вірш № 11 укладено сапфічною 
строфою, яку поет, крім цього випадку, використав іще 
тільки один раз – перекладаючи лесбоську поетесу Са-
пфо і вводячи в орбіту своєї поетичної творчости дос-
коналу коханку – Лесбію (вірш № 51) [докладніше див.: 
23, с. 31–46]. З подругою тепер настав час розстатися, 
але про це поет не наважується їй сказати прямо й ви-
користовує для цього посередників – своїх друзів, щоб 
саме на них, як на лиховісників, упали усі громи, які 
може метнути, почувши про розлуку, не названа тут на 
ім'я адресатка [див.: 37].  

Микола Зеров, публікуючи переклад у своїй "Анто-
логії римської поезії" [7, с. 8–9], подав примітку, в якій 
зазначив, що в називанні адресатів цього вірша Катул-
ловими друзями вчувається поетова іронія, а відтак 
змоделював ситуацію, що виникла довкола цього пое-
тичного послання: "Аврелій і Фурій – знайомі Катулла; 
являються до нього з риторичними запевненнями своєї 
приязні і дипломатичними якимись дорученнями від 
бувшої коханої Катуллової – Клодії (Лесбії). Можливо, 
мають на оці помирити її з поетом" [7, с. 54; 11, с. 331]. 

У перекладі Зерова – квазісапфічна строфа, майстерна 
модифікація класичної сапфічної строфи. Як і класична, 
квазістрофа – чотирирядкова, три перші її рядки – два-
надцятискладники (чотиристопні амфібрахії), а четвер-
тий короткий рядок – половина дванадцятискладника 
(двостопний амфібрахій). Квазісапфічну строфу, пере-
кладаючи Сапфо, використовував також Іван Франко 
[див.: 23, с. 58–60], але в нього вона не така ритмічно 
струнка, як у Зерова. 

У нашій статті переклад наведено за першопублікаці-
єю 1920 року (без назви). Наступні передруки були здій-
снені під назвою "До Фурія та Аврелія" [1, с. 343; 2, 
с. 426–427; 5, с. 28–29; 8, с. 203–204; 9, с. 45; 10, с. 193].  

10 …Цезар прославивсь великий… – іронічна харак-
теристика римського полководця Ґая Юлія Цезаря, який 
на той час воював у Ґаллії. Згадка в наступних рядках 
про Рейн пограничний і острів британський вказує, що 
Катулл має на думці переправу Цезаря через Рейн та 
його першу виправу до Британії. Ці події воєнної кампа-
нії, що відома як Ґалльська війна, відбулися наприкінці 
55 р. до н. е. Відомо, що Катулл упереджено ставився 
до римського полководця, а відтак написав цілий цикл 
антицезаріанських "штучок поетицьких". Як писав Зе-
ров: "<Катулл> озивався в політичній злобі дня яскра-
вою і сміливою епіграмою на Цезаря і цезаріанців" [7, 
с. 51; 11, с. 329]. 

19–20 …серце їх бідне лукавою тільки // В'ялити 
жагою. – У Катулла: "Nullum amans vere, sed identidem 
omnium // ilia rumpens" – дослівно: "Нікого не любляча 
насправді, але раз за разом у всіх // нутрощі ламаюча". 
Цікаво, що в латині ilia ("нутрощі; пахвина", тобто "ниж-
ня частина черева") евфемістично позначає "чоловічий 
статевий орган" [32, с. 50–51], а в середньогрецькій – 
ἴλια (явне запозичення з латини) значить "жіночий ста-
тевий орган" [6, с. 544]. У перекладі – фігура вищого 
поетичного пілотажу, адже в дієслівній формі в'ялити – 
"позбавляти пружности" – майстерно скрито ялити – 
"чоловічий статевий орган, прутень". Отже, в перекладі 
поета-неокласика надзвичайно вишукано відтворено 
евфемістичне мовлення поета-неотерика. 

 
№ 26. "Furi, villula vestra non ad Austri…" [34, с. 72], 

ренесансна назва "Ad Furium" ("До Фурія"), переклад 
"Наш дім поставлений в куточку затишному…": 

 
Наш дім поставлений в куточку затишному: 
Ні Австр, ні Апельйот не рушать мого дому; 
Фавоній і Борей дихнуть не сміють там, – 
А вітру все таки несила збутись нам: 
Наш дім заставлений за двісті тисяч, Фуре!   5 
О пагубо моя, боргів шалена буре! 

 

Вірш із циклу поетичних інвектив. Незнаний ближче 
Фурій тут зображений як невиплатний боржник. Він же, 
поруч з Аврелієм, є адресатом вірша № 11. Переклад 
Миколи Зерова вперше надруковано в "Антології римсь-
кої поезії" [7, с. 10]. У хрестоматії "Давня римська поезія" 
подано під назвою "Наш дім" [5, с. 29]. У перекладі за-
мість гендекасилаба використано шестистопний ямб, а 
крім того, додано ще й риму. Але знаменито відтворено 
Катуллову гру словом, який побудував свій вірш на дво-
значності дієслова opponere: 1) exponere (ad ventorum 
flatus) – "захищати" (від пориву вітрів); 2) pignori opponere = 
pignerare – "давати під заклад; закладати". Розміром 
ориґіналу вірш про шалену бурю боргів переклав автор 
цієї статті [22, с. 85]. Саме з підказки Зерова було вико-
ристано дієслово заставляти у двох значеннях: "заго-
роджувати, закривати" та "віддавати в заставу": "Що за-
ставить твій дім упасти, Фуре?" (в першому рядку) і 
"Дім заставлений" (у четвертому рядку).  



ISSN 1728–2683             ІНОЗЕМНА ФІЛОЛОГІЯ. 1(53)/2021 ~ 53 ~ 

 
2–3 Ні Австр, ні Апельйот <…> // Фавоній і Борей… – 

традиційні поетичні назви вітрів: Австр – південний 
(сухий), Апельйот – ранковий (тобто східний), Фавоній – 
західний (теплий, але приносить із собою дощі), Борей – 
північний (холодний).  

5 …дім заставлений за двісті тисяч… – в ориґіна-
лі вказано дещо іншу суму застави: п'ятнадцять тисяч 
двісті сестерціїв. За римськими мірками – це мізерна 
застава. 

 
№ 27. "Minister vetuli puer Falerni…" [34, с. 72], ре-

несансна назва "Hic merus est Thyonianus" ("Тут чис-
тий Тионієць"), переклад "Хлопчиську-слуго! Давнього 
фалерну…": 

 
Хлопчиську-слуго! Давнього фалерну 
Подай нам чашу пінну та гірку! 
Такий наказ Постумії-цариці, 
П'янішої від п'яних виногрон. 
Ти ж, пагубо вина, твереза водо,    5 
Ти йди від нас до мудрих та розважних: 
Тут нерозведений панує Вакх. 

 

Найвідоміший застольний вірш Катулла. Написаний 
на взір давньогрецьких сколіїв – поетичних імпровізацій 
за вином. Перші чотири рядки цього вірша процитував у 
своєму енциклопедичному компендії "Аттічні ночі" рим-
ський письменник Авл Ґеллій, який зазначив, що п'яні-
шу від п'яних виногрон Постумію описав elegantissimus 
poetarum – "найвитонченіший з-поміж поетів" (Aul. Gell. 
Noct. Attic. VI.20.6). У вірші описано бенкет, на якому, 
всупереч доброму звичаю, п'ють чисте, а не змішане з 
водою вино. Переклад Миколи Зерова вперше опублі-
ковано в "Антології римської поезії" [7, с. 11], за життя 
перекладача передруковано в "Літературно-науковому 
вістнику" [14, с. 246]. У перекладі використано п'ятистоп-
ний ямб, який ритмічно дуже наближений до гендека-
силаба, яким укладено латинський ориґінал. Застоль-
ний вірш Катулла розміром ориґіналу переклав автор 
цієї статті [22, с. 85]. 

1 Фалерн – "одно з найкращих італійських вин. Дав-
нє, видержане, воно було дуже міцне і трохи гіркувате 
на смак" (примітка М. Зерова) [7, с. 55; 11, с. 331]. Як 
засвідчив римський письменник Петроній у своєму ро-
мані "Сатирикон" (Petron. XXXIV), гіркуватий присмак 
цього вина особливо цінували винні гурмани. 

3 Такий наказ Постумії-цариці… – в ориґіналі: "ut lex 
Postumiae iubet magistrae" – "як закон Постумії-маґістри 
велить". Хто така Постумія – невідомо. Ймовірно, це 
вільновідпущениця-куртизанка, яку під час бенкету, що 
за грецьким звичаєм неодмінно закінчувався споживан-
ням вина, було обрано розпорядницею випивки 
(magistra convivii), а відтак саме їй було доручено ви-
значати пропорцію вина й води в чашах. Термін маґіст-
ра Микола Зеров переклав словом цариця – за аналогією 
до такого вислову, як "цариця балю" [7, с. 55]. 

7 Тут нерозведений панує Вакх. – Ідеться про не-
розведене вино. Бог вина Вакх був сином смертної 
жінки Семели, яку після смерти прийняли – під іменем 
Тиона (дослівно "пожертва") – в сонм олімпійських 
небожителів. Тому в Катулла бог вина називається 
Thyonianus – "Тионієць", тобто "нащадок Тиони". У 
перекладі Зерова – не паронім божества, а його пряма 
номінація. 

№ 34. "Dianae sumus in fide…" [34, с. 78–80], рене-
сансна назва "Saeculare carmen ad Dianam" ("Віковічна 
пісня до Діани"), переклад "Гимн Діані": 

 
Ми під покровом Діаниним, 
Хлопці й дівчата незаймані; 
Хлопці й дівчата незаймані, 
Владарку славимо ми. 

Ти, о Латоніє, вишнього   5 
Паросте батька Юпітера! 
Ти, яку в гаї Делійському 
Мати на світ привела, – 
 
І ти царюєш над горами, 
Над полонинами буйними,   10 
Ти зеленієш дібровами, 
Гомоном рік гомониш. 
 
Ти у пологах родильницям 
Пільгу приносиш Люціною; 
Трівія владна, – лампадою  15 
В темрявих ти небесах. 
 
Ти обертанням щомісячним 
Часу потік розмежовуєш, 
Збіжжям добірним плугатарям 
Ти віддаєш за труди.     20 
 
Будь же велика, прославлена 
Під іменами розбіжними 
Анковим дітям, Квіріновим 
Захистом певним вовік. 

 

Гимнографічний текст Катулла, написаний радше 
для читання, а не для ритуального виконання. Гимн 
укладено ґліконічною строфою, яка складається з чоти-
рьох рядків, перші три з яких – ґліконеї, а четвертий – 
ферекратей. Уперше таку строфу використав у давньо-
грецькій поезії Анакреонт, у римській – Катулл. Україн-
ською мовою "Гимн на честь Діяни" вільно переклав 
Тарас Франко. Цей переспів укладений чотиристопним 
хореєм, звучить як маршова пісня: "Гей, Діяна наша 
мати, // Хлопці чисті ви й дівчата! // Гей, співаймо в 
честь Діяни, // Чисті хлопці і ви панни" [30, с. 14]. Після 
Тараса Франка переклад цього гимну здійснив Микола 
Зеров. Ґліконей і ферекратей тут замінено триметром 
дактилічним (останній рядок у строфі – усічений). Пере-
клад уперше надруковано у "Вибраному" поета-
неокласика [8, с. 205–206]. 

Славлена Діана була синкретичним жіночим божест-
вом. У гимні докладно відтворено цей синкретичний 
характер, який закодовано у священних найменнях бо-
гині: Latonia – "Латонія", донька богині Латони; 
progenies Jovis – "народжена від Юпітера"; montium 
silvarumque domina – "володарка гір і лісів", тобто богиня-
мисливиця; Lucina – "Люціна", богиня-помічниця під час 
пологів; Trivia – "Трівія" (дослівно "трипутна" – та, що 
перебуває на роздоріжжях), тут: Геката як богиня маґії, 
що страхає людей нічними привидами і разом з остан-
німи відпочиває на перехрестях; Luna – "Люна", місячна 
богиня (у перекладі Зерова – метонімічно: "лампада в 
темрявих небесах"). Крім того, цей гимн написано як  
"почережний, антифонний спів" [8, с. 510], тобто як дво-
спів для хору юнаків і дівчат: першу та останню строфу 
виконують спільно хлопці й дівчата, другу і четверту – 
тільки дівчата, третю і п'яту – тільки хлопці. 

23 Анковим дітям… – у прикінцевому побажанні ме-
тонімічно мовиться про римлян – як нащадків Анка Мар-
ція, праведного царя стародавнього Риму. 

23–24 …Квіріновим // Захистом… – тут згадано дав-
ньоримського бога Квіріна, який належав до верховної 
тріади римського пантеону – поруч з Марсом і Юпітером. 

№ 38. "Malest, Cornifici, tuo Catullo…" [34, с. 84], ре-
несансна назва "Ad Cornificium" ("До Корніфіція"), пере-
клад "До Корніфіція": 

 
Корніфіцію, як препогано, 
Як Катуллові твоєму тяжко! 
І щодня то гірше, то прикріше… 
Хоч би ти – такий-бо ти недобрий! – 
Словом співчуття яким озвався…  5 
Чи така мені за приязнь дяка… 
Вір: одно твоє маленьке слово 
Варте всіх зітханнів Сімоніда. 



~ 54 ~ В І С Н И К  Київського національного університету імені Тараса Шевченка ISSN 1728-3817 
 

Вірш у жанрі голосіння. Адресат – Квінт Корніфіцій 
(Q. Cornificius), римський поет-неотерик, республіка-
нець. Відомо, що він загинув під час громадянської вій-
ни (41 р. до н. е.). Але це сталося вже після смерти Ка-
тулла. Плач-голосіння написано гендекасилабом. Ми-
кола Зеров переклав його п'ятистопним хореєм. Пере-
клад уперше опубліковано у "Вибраному" поета-
неокласика [8, с. 206], згодом передруковано у першо-
му томі його "Творів" [10, с. 195], а також у хрестоматії 
"Давня римська поезія" [5, с. 26–27]. Розмір перекладу 
такий самий, як у вірші № 3: "Плач, Венеро! Плачте, 
Купідони!..". Крім Зерова, цей літературний плач пере-
співав Тарас Франко; переспів під назвою "Непотішний" 
надрукований у збірці веселих віршів "Старе вино в 
новім місі" [30, с. 15–16]. Розміром ориґіналу тренос "До 
Корніфіція" відтворив автор цієї статті [22, с. 89]. 

7–8 …одно твоє маленьке слово // Варте всіх зіт-
ханнів Сімоніда. – Мова про Сімоніда Кеоського, дав-
ньогрецького лірика V ст. до н. е., який прославився 
епіграмами (зокрема епітафіями) та хоровими піснями. 
Був творцем треносу як ліричного жанру. Очевидно, 
через це Катулл і написав свій вірш "До Корніфіція" як 
тренос. Порівн. примітку Миколи Зерова: "Сімонід Ке-
оський – один з найбільших грецьких ліриків (559–469 
до н. е.), відомий своїми епіграмами, елегіями та тре-
нами (жалібними піснями). Останнє і має на увазі Ка-
тулл, говорячи про "плачі" Сімоніда" [8, с. 510]. У пере-
співі Тараса Франка згадка про Сімоніда звучить як ка-
ламбур: "…потіха, // Що сумнійша від пісень Симоніда". 
З-поміж чужомовних перекладів Катуллового треносу 
версію, подібну до переспіву Тараса Франка, який ми-
мовільно перетворив римський тренос на дорійську 
гіляротрагедію ("потішну трагедію", тобто фарс), подав 
американський науковець і перекладач Пітер Ґрін, пе-
реклад якого починається такими словами: "Life is really 
a bitch for your…" [34, с. 85] – "Та жизнь твоя направду 
сука…" (англомовний текст вірша № 38 відтворено та-
кож на суперобкладинці цього видання). 

 
№ 46. "Iam ver egelidos refert tepores…" [34, с. 94], ре-

несансна назва "Valedicit Bithyniae" ("Слово на прощання 
з Бітинією"), переклад "Знову весна, оживає земля…": 

 
Знову весна, оживає земля. 
Бур одгриміла пора буркотлива, 
З заходу легіт повіяв пестливий… 
Де ви, багатої Фригії ниви? 
Де ти, Никеї родюча рілля?     5 
В Азію, славну містами, мчимо. 
Серце забилося, прагне дороги, 
Радо ступають, тугішають ноги… 
Друзі, прощайте! братерським гуртком 
З дому забились ми в даль незнайому, – 10 
Нарізно шлях свій верстаєм додому. 

 

Настроєва п'єса (визначення Миколи Зерова) [7, 
с. 53; 11, с. 329–330]. Написана під час перебування 
римського поета в Малій Азії. Тема повернення додому 
опрацьована ще у вірші "До рідної садиби" (№ 31). Роз-
мір – гендекасилаб. Микола Зеров переклав цю п'єсу 
чотиристопним дактилем. Переклад уперше опубліко-
ваний в "Антології римської поезії" [7, с. 12]. З цього 
видання – ще за життя перекладача – передрукований 
у "Літературно-науковому вістнику" [14, с. 260]. У хрес-
томатії "Давня римська поезія" надрукований під назвою 
"Знову весна" [5, с. 30]. У примітках до перекладу Катул-
лового вірша № 46 Зеров згадав про інший "український 
переклад п'єси" – Тараса Франка [7, с. 55; 11, с. 332]. 
Під назвою "Поворот до Риму" цей переклад був надру-
кований у збірці веселих віршів "З чужої левади" [28, 
с. 13]. Переклад здійснений чотиристопним ямбом. 

4–5 Де ви, багатої Фригії ниви? // Де ти, Никеї ро-
дюча рілля? – Тут ідеться про римську провінцію Фриґію 
та столицю провінції Бітинії – Нікею. Обидві провінції 
розташовані в Малій Азії, тому в наступному рядку зга-
дано "Азію, славну містами". 

 
№ 49. "Disertissime Romuli nepotum…" [34, с. 96], ре-

несансна назва "Ad M. Tullium Ciceronem" ("До Марка 
Туллія Ціцерона"), переклад "До Ціцерона": 

 
Найкрасномовніший із Ромулових чад, 
І з тих, які живуть, і з тих, що вже немає, 
І з тих, що принесе майбутніх років ряд, – 
Мій Марку Туллію! Хвалу тобі без краю 
І дяку без кінця Катулл зложити рад –    5 
Катулл, між усіма поетами найгірший, 
Такий між усіма поетами найгірший, 
Як ти між усіма найкращий адвокат. 

 

На позір хвалебний вірш, а насправді – іронічна ін-
вектива, спрямована проти оратора і політика Марка 
Туллія Ціцерона, який, крім усього іншого, був поетич-
ним супротивником неотериків. Одначе суперечки про 
характер звертання Катулла до Ціцерона – чи це похліб-
на хвальба, чи витончена ганьба – тривають дотепер. 
Віршована інвектива Катулла написана гендекасила-
бом. Микола Зеров переклав цей хвалебно-іронічний 
вірш шестистопним ямбом. У першопублікації було за-
значено: "Вільний переклад; рим в оригіналі, звичайно, 
немає" [1, с. 344]. Крім Зерова, інвокацію "До М. Туллія 
Ціцерона" вільно переклав Тарас Франко [28, с. 11]. 
Розміром ориґіналу це звернення до найкращого  
з-поміж ораторів переклав автор цієї статті [22, с. 91]. 

1 Найкрасномовніший із Ромулових чад… – в історії 
Риму, і зокрема в історії римської літератури, Марк Тул-
лій Ціцерон – найбільший, найвідоміший оратор. Катулл 
не заперечує цього твердження, але перевертає його 
догори дриґом. Ромулові чада – це римляни. У переспі-
ві Тараса Франка – "Ромуля сироти". 

6 Катулл, між усіма поетами найгірший… – калам-
бурна автохарактеристика Катулла. Він як поет, звісно, 
знав собі ціну, а відтак не був найгіршим поетом. А як-
що він – не найгірший поет, значить, Ціцерон – не най-
кращий оратор. 

 
№ 70. "Nulli se dicit mulier mea nubere malle…" [34, 

с. 180], ренесансна назва "De inconstantia feminei 
amoris" ("Про непостійність жіночої любови"), переклад 
"Про Лесбію": 

 

Владарка мовить моя, що моєю б вона залишилась, 
Навіть коли б її втіх батько богів зажадав. 
Але що кажуть жінки своїм легковірним коханцям, 
Тільки б на вітрі писать та на текучій воді.  

 

Іронічна епіграма, укладена дистихом елегійним, 
найуживанішим розміром давнього епіграматичного 
жанру. Моделлю для Катулла були любовні епіграми 
давньогрецьких поетів-епіграматистів, що збереглись у 
"Палатинській Антології" (A. P. 5.6–8): це епіграми 
Каллімаха, Асклепіада Самоського та Мелеаґра Ґадар-
ського [36, с. 313–314]. Микола Зеров переклав епігра-
му Катулла розміром ориґіналу. Першопублікація пере-
кладу була здійснена без зазначення прізвища пере-
кладача [1, с. 344]. 

2 Батько богів – Юпітер. Згадка про верховного бо-
га давніх римлян – явно іронічна, навіть комедійна – як 
любовна клятва у комедії Плавта "Касіна" (Plaut. 
Casina, рядки 323–324): "А я кажу: та навіть хай Юпітер 
сам // Просити стане, жінки не вступлю йому…". Хто 
така владарка моя (в ориґіналі mulier mea – "жінка моя") – 
достеменно невідомо. Цю жінку зазвичай ідентифікують 



ISSN 1728–2683             ІНОЗЕМНА ФІЛОЛОГІЯ. 1(53)/2021 ~ 55 ~ 

 
як Катуллову коханку Лесбію, що й зазначено в україн-
ській назві епіграми. 

4 …на вітрі писать та на текучій воді. – Давня дум-
ка, яку занотував уже давньогрецький трагік Софокл 
(Sophocl. fr. 741 Nauck): "Клятви жіночі // Я на воді за-
пишу…" (це фраґмент із невідомої трагедії). 

 
№ 85. "Odi et amo. Quare id faciam, fortasse 

requiris…" [34, с. 190], ренесансна назва "Odi et amo" 
("Ненавиджу і люблю"), переклад "Про своє кохання": 

 
В серці – кохання й ненависть. "Чому?" – ти спитаєш. Не знаю. 
Та відчуваю в собі біль цей і мучусь, терплю. 

 

Найвідоміша мініатюра римського поета, яка свід-
чить про "безпосередність чуття, повну відсутність вся-
кої риторики" в його ліриці (характеристика Миколи Зе-
рова) [7, с. 51; 8, с. 508, інкорпоровано у примітки  
Г. П. Кочура і В. П. Петрова; 11, с. 329–330]. Знамени-
тий двовірш Катулла, в якому схоплено суперечну бо-
ротьбу протилежних почуттів, своєю темою перегуку-
ється з іншим твором, написаним приблизно в той са-
мий час. Ідеться про повчальну епіграму Евена Аскалон-
ського, майже забутого тепер давньогрецького епігра-
матиста І ст. до н. е., якого в українській класичній фі-
лології переплутали з Евеном Пароським, давньогрець-
ким поетом-елегіком, ритором і софістом, який жив  
наприкінці V ст. до н. е. [20, с. 232–233]. Як і Катулл, 
Евен Аскалонський афористично сформулював думку 
про лихо й добро – про двоїсте почуття ненависти й 
любови (А. Р. 12.172): "Як відчуваєш ненависть – страж-
даєш, як любиш – страждаєш: // Що вибирати з двох? 
Виберу лихо з добром". Цікаво зауважити, що в "Анто-
логії Плануда" поруч із цією епіграмою безіменний візан-
тійський копіїст дописав іще двовірш Анакреонта, най-
відомішого давньогрецького співця любови: "То нещас-
тя – не любити, // І нещастя – полюбити". Пізньоримсь-
кий поет і ритор Авсоній написав епіграму "До Венери" 
(Auson. Epigr. XCI), перший рядок якої вказує, що це 
пародія на Катулла: "Кохаю ту, що мене ненавидить, 
навпаки ту, котра мене любить, ненавиджу" (переклад 
Тараса Франка) [29, с. 173]. Крім того, можна вказати 
ще на одну значно пізнішу інтертекстуальну паралель до 
Катуллового вірша № 85. Наприкінці XVIII ст. німецький 
письменник Йоганн Ґотфрід Гердер опублікував поетич-
ну збірку "Квіти, вибрані з грецької антології" (1786), яка 
містить епіграму під промовистою назвою "Ненависть і 
любов": прихованим джерелом цього тексту є, очевидно, 
епіграма Евена Аскалонського, прочитана крізь призму 
Катуллового двовірша про двояке почуття, на що вказує 
назва Гердерової епіграми [24, с. 558–559, прим. 24]. 

Першу українську інтерпретацію епіграми Катулла 
здійснив Тарас Франко. Свій переспів (чотирирядковий 
римований куплет, складений семискладником) він на-
друкував у збірці веселих віршів "Старе вино в новім 
місі" [30, с. 28], а згодом передрукував у "Нарисі історії 
римської літератури" – як один із найкращих своїх пере-
кладів з Катулла – "Ненависть і любов" [29, с. 59]. Пер-
шим українським перекладачем, який переклав найві-
доміший двовірш Катулла розміром ориґіналу, був Ми-
кола Зеров. Його переклад опубліковано в хрестоматії 
"Антична література" (1938) – без підпису перекладача 
[1, с. 344], але в наступному виданні цієї хрестоматії 
(1968) ім'я Зерова вже стояло на належному місці [2, 
с. 427]. Цей переклад, звісно, надруковано в однотом-
нику та двотомнику творів поета-неокласика – в добірці 
перекладів з Катулла [8, с. 207; 10, с. 196]. У хрестома-
тії "Давня римська поезія" переклад Зерова процито-
вано в біографічній довідці про першого римського 
лірика [5, с. 25], а в корпусі його поетичних творів цей 

двовірш надруковано в перекладі Андрія Содомори [5, 
с. 36]. Також і автор цієї статті подав свою версію най-
відомішої мініатюри Катулла, з якої він властиво й  
розпочав працю над перекладом поезій римського 
поета наприкінці 1990-х рр.; першопоштовхом до  
творчого змагання став саме переклад Миколи Зерова 
[докладніше див.: 24, с. 550–552]. 

Уже завершено працю над повним виданням творів 
Ґая Валерія Катулла в перекладі українською мовою. 
Це видання заплановано опублікувати у львівському 
видавництві "Астролябія" в рамках проєкту "Креативна 
Європа". Але шлях до повномасштабного Катулла роз-
почав ще Микола Зеров, рівно сто років тому (1920) 
видавши свою авторську антологію римської поезії у 
київському видавництві "Друкар". Саме в цій антології 
були вперше надруковані еталонні переклади з римсь-
кого поета-неотерика. А відтак причинки до теми "Ми-
кола Зеров – перекладач Катулла" приурочені до сто-
річчя з часу появи першого видання Зеровської "Анто-
логії римської поезії". 

 
Список використаних джерел 
1. Антична література : Зразки старогрецької та римської худож-

ньої літератури / упоряд. проф. О. І. Білецький ; дозволено НКО УРСР. – 
S. l. : Держ. учбово-пед. вид-во "Радянська школа", 1938. – 512 с. 

2. Антична література : Хрестоматія / вид. друге, доповн. ; упо-
ряд. О. І. Білецький ; наук. ред. Н. Л. Сахарний. – Київ : Вид-во "Радян-
ська школа", 1968. – 612 с. 

3. Гординський С. До історії видання першої збірки Михайла Орес-
та "Луни літ": (Матеріяли і спогади) / С. Гординський // Слово : Збірник 2. – 
Нью-Йорк : Об'єднання Українських Письменників в Екзилі, 1964. – 
С. 288–295. 

4. Гординський С. Поезія Миколи Зерова / Святослав Гординсь-
кий // Зеров М. Камена : Поезії / Микола Зеров. – Львів : Українське 
видавництво, 1943. – С. 3–13. 

5. Давня римська поезія в українських перекладах і переспівах : 
Хрестоматія / уклад. Віталій Маслюк. – Львів : Світ, 2000. – 328 с. 

6. Етимологічний словник української мови : У 7 томах. Т. 6 :  
У–Я. – Київ : Наукова думка, 2012. – 568 с. 

7. Зеров М. Антологія римської поезії / Микола Зеров. – Київ : 
Друкар, 1920. – 64 с. 

8. Зеров М. Вибране / Микола Зеров ; ред. і вступ. ст. Максима 
Рильського ; упоряд. С. Ф. Зерової ; прим. Г. П. Кочура і В. П. Петрова. – 
Київ : Дніпро, 1966. – 540 с. 

9. Зеров М. Камена : Поезії / Микола Зеров ; ред. і вступ. ст. Свя-
тослава Гординського. – Львів : Українське видавництво, 1943. – 120 с. 

10. Зеров М. Твори в двох томах. Т. 1 : Поезії. Переклади / Микола 
Зеров ; упоряд. Г. П. Кочур, Д. В. Павличко. – Київ : Дніпро, 1990. – 
846 с. 

11. Зеров М. Українське письменство / Микола Зеров ; упоряд. Ми-
кола Сулима. – Київ : Вид-во Соломії Павличко "Основи", 2003. – 1302 с. 

12. Золоте руно: З античної поезії : Збірка / упоряд., передмова, 
біогр. довідки та словник імен і геогр. назв Андрія Білецького. – Київ : 
Веселка, 1985. – 156 с. 

13. Іваниця Г. [Рецензія]: Микола Зеров. Антологія римської поезії. 
Катулл. Вергілій. Горацій. Проперцій. Овідій. Марціял. Вид. Т-во "Дру-
кар". Київ MCMXX. Стор. 64. Ціни не зазнач. / Гр. Іваниця // Голос друку. – 
1921. – Кн. 1. – С. 187–188. 

14. Катулл. [Вірші] / [Ґай Валерій] Катулл ; перекл. М. Зеров // Лі-
тературно-науковий вістник. – 1928. – Ч. 7–8. – С. 246, 260. 

15. Катулл. Елегії / [Ґай] Валерій Катулл ; перекл. М. І. Борецький 
та Ю. М. Кузьма // Іноземна філологія. – Львів, 1974. – Вип. 36 : Питан-
ня класичної філології ; № 12. – С. 111–115. 

16. Качуровський І. Нарис компаративної метрики / Ігор Качуровсь-
кий. – Мюнхен : Вид-во УВУ, 1985. – 120 с. 

17. Кочур Г. Література та переклад : Дослідження. Рецензії. Літе-
ратурні портрети. Інтерв'ю / Григорій Кочур ; упоряд. Андрій та Марія 
Кочури. – Київ : Смолоскип, 2008. – 1172 с. 

18. Кочур Г. Про переклади Миколи Зерова / Г. Кочур // Всесвіт. – 
1963. – № 10. – С. 103–104. 

19. Латинсько-український словар для середніх шкіл / зладив 
Юліан Кобилянський. – Відень : Накладом ц. к. видавництва шкільних 
книжок, 1912. – VIII, 660 с. 

20. Лексикон античної словесності / за ред. Мирона Борецького, 
Василя Зварича. – Дрогобич : Коло, 2014. – 730 с. 

21. Лучук В. Твори. Т. 1 : Довір'я : Вибрані вірші / Володимир Лу-
чук. – Львів : Каменяр, 2009. – 480 с. 

22. Лучук Т. Щодня крім сьогодні : Вірші й переклади / Тарас Лу-
чук ; передмова Богдана Рубчака. – Львів : Вид-во Національного ун-ту 
"Львівська політехніка", 2002. – 228 с. 

23. Лучук Т. Catullus versus Sappho: переклад поза контекстом  
ґендерної лінґвістики / Тарас Лучук // Сапфо : Збірник статей / упоряд. 
Олена Галета, Євген Гулевич. – Львів : Літопис, 2005. – С. 12–65. 



~ 56 ~ В І С Н И К  Київського національного університету імені Тараса Шевченка ISSN 1728-3817 
 

24. Лучук Т. LXXXV вірш Катулла як інтертекст / Тарас Лучук // Ук-
раїна: культурна спадщина, національна свідомість, державність / Ін-т 
українознавства ім. І. Крип'якевича НАН України. – Львів, 2004. – 
Вип. 12 : Ювілейний збірник на пошану члена-кореспондента НАН Украї-
ни Миколи Ільницького. – С. 550–559. 

25. Москаленко М. Микола Зеров: доля і доробок / Михайло Мос-
каленко // Зеров М. Українське письменство / Микола Зеров. – Київ : 
Вид-во Соломії Павличко "Основи", 2003. – С. 1235–1272. 

26. Панченко В. Повість про Миколу Зерова / Володимир Панчен-
ко. – Київ : Дух і Літера, 2018. – 624 с. 

27. Славинецький Е. Лексіконъ латинский / Епіфаній Славинець-
кий ; підготував до вид. В. В. Німчук. – Київ : Наукова думка, 1973. – 
С. 59–420. 

28. Франко Т. З чужої левади : Збірка веселих віршів / у переспівах 
Тараса Франка. – Львів : Власним накладом, 1913. – 94 с. 

29. Франко Т. Нарис історії римської літератури / Тарас Франко ; 
під ред. Івана Калиновича. – Львів ; Київ : Видання "Всесвітньої Бібліо-
теки", 1921. – VI, 221 с. 

30. Франко Т. Старе вино в новім місі : Вибір веселих віршів із Ка-
тулла, Горація і Марціала / переспівав Тарас Франко. – Львів : Загальна 
Друкарня, 1913. – 52 с. 

31. Чужомовне письменство на сторінках західноукраїнської періо-
дики (1914–1939) : Бібліогр. покажчик / за заг. ред. Ольги Лучук і Тараса 
Лучука. – Львів : Видавничий центр ЛНУ ім. І. Франка, 2003. – 194 с. 

32. Adams J. The Latin Sexual Vocabulary / J. N. Adams. – Baltimore : 
Johns Hopkins University Press, 1990. – XII, 272 p. 

33. Cairns F. Catullus' Basia Poems (5, 7, 48) / Francis Cairns // 
Mnemosyne. – 1973. – Vol. 26, fasc. 1. – P. 15–22. 

34. Catullus. The Poems of Catullus : A Bilingual Edition / [Gaius 
Valerius Catullus] ; Transl., with Commentary by Peter Green. – Berkeley ; 
Los Angeles ; London : University of California Press, 2005. – XX, 340 p. 

35. Fontaine M. The Lesbia Code: Backmasking, Pillow Talk, and 
cacemphaton in Catullus 5 and 16 / Michael Fontaine // Quaderni Urbinati di 
cultura classica. – 2008. – Vol. 89, no. 2. – P. 55–69. 

36. Gutzwiller K. The Paradox of Amatory Epigram / Kathryn Gutzwiller 
// Brill's Companion to Hellenistic Epigram / ed. by Peter Bing and Jon 
Steffen Bruss. – Leiden ; Boston : Brill, 2007. – P. 313–332. 

37. Hawkins S. Catullus c. 11 and the Iambic Herald / Shane Hawkins 
// Paideia. – 2018. – Vol. 73, no. 3. – P. 1605–1616. 

38. Hawkins S. Catullus' Furius / Shane Hawkins // Classical Philology. – 
2011. – Vol. 106, no. 3. – P. 254–260. 

39. Henderson J. The Maculate Muse: Obscene Language in Attic 
Comedy / Jeffrey Henderson. – New York ; Oxford : Oxford University 
Press, 1991. – XX, 267 p. 

40. Katullus. Poezje / Gajusz Waleriusz Katullus ; wybór i tłumaczenie 
Jacek Wójcicki. – Warszawa : Wyd-wa Artystyczne i Filmowe, 1990. – 170 s. 

41. Nodzyńska A. Libijska wyrocznia Zeusa Ammona / Anna 
Nodzyńska // Meander. – 2006. – Nr. 1–2. – S. 113–121. 

42. Shapiro S. Love and War at the Ends of the Earth: Catullus 11 / 
Susan O. Shapiro // Mediterranean Chronicle. – 2012. – Vol. 2. – P. 31–50. 

43. Turner J. Roman Elementary Mathematics: The Operations /  
J. Hilton Turner // Classical Journal. – 1951. – Vol. 47, no. 2. – P. 63–74, 106–108. 

44. Ypsilanti M. Literary Loves as Cycles: from Meleager to Ovid / 
Maria Ypsilanti // L'antiquité classique. – 2005. – T. 74. – P. 83–110. 

 
Надійшла  до  редколег і ї  02 .0 4 . 21  

 
Taras LUCHUK, PhD, Assoc. Prof. 
Ivan Franko National University of Lviv, Lviv, Ukraine 

 
THE NEOTERIC POET AND THE NEOCLASSIC POET:  

NOTES ON MYKOLA ZEROV'S TRANSLATIONS OF CATULLUS 
 

The article outlines the publication history of the Ukrainian translations from the Roman poetry by a prominent Ukrainian neoclassic poet 
Mykola Zerov (1890–1937). The research presents the extensive textual analysis of Zerov's poetic translations from the greatest lyric poet of Ancient 
Rome, the neoteric poet Gaius Valerius Catullus (84–54 BC). The correspondence between Mykola Zerov and Oleksander Biletskyi helps the author 
to identify the exact period during which these translations were done. Various book publications in which Zerov's translations appeared have been 
involved in the research. These books include among others Zerov's collection of poetry Camena edited by Sviatoslav Hordynskyi (Lviv, 1943, 2nd ed.), 
which has rarely been cited in Ukrainian translation studies scholarship. This paper has been written to mark the 100th anniversary of Zerov's book 
debut, i.e. of his Anthology of Roman Poetry which appeared in Kyiv in 1920. 

Keywords: Mykola Zerov, World Literature in Ukrainian Translations, Roman Poetry, Gaius Valerius Catullus, Textual Criticism, Comparative 
Literature. 

 
References 
1. Antychna literatura : Zrazky starohrets'koi ta ryms'koi khudozhn'oi literatury / uporiad. prof. O. I. Bilets'kyi ; dozvoleno NKO URSR. – 

S. l. : Derzh. uchbovo-ped. vyd-vo "Radians'ka shkola", 1938. – 512 s. 
2. Antychna literatura : Khrestomatia / vyd. druhe, dopovn. ; uporiad. O. I. Bilets'kyi ; nauk. red. N. L. Sakharnyi. – Kyiv : Vyd-vo 

"Radians'ka shkola", 1968. – 612 s. 
3. Hordyns'kyi S. Do istorii vydannia pershoi zbirky Mykhaila Oresta "Luny lit": (Materialy i spohady) / S. Hordyns'kyi // Slovo : Zbirnyk 2. – 

N'yu-York : Ob'yednannia Ukrains'kykh Pys'mennykiv v Ekzyli, 1964. – S. 288–295. 
4. Hordyns'kyi S. Poezia Mykoly Zerova / Sviatoslav Hordyns'kyi // Zerov M. Kamena : Poezii / Mykola Zerov. – L'viv : Ukrains'ke 

vydavnytstvo, 1943. – S. 3–13. 
5. Davnia ryms'ka poezia v ukrains'kykh perekladakh i perespivakh : Khrestomatia / uklad. Vitaliy Masliuk. – L'viv : Svit, 2000. – 328 s. 
6. Etymolohichnyi slovnyk ukrains'koi movy : U 7 tomakh. T. 6 : U–Ya. – Kyiv : Naukova dumka, 2012. – 568 s. 
7. Zerov M. Antolohia rym'koi poezii / Mykola Zerov. – Kyiv : Drukar, 1920. – 64 s. 
8. Zerov M. Vybrane / Mykola Zerov ; red. i vstup. st. Maksyma Ryl's'koho ; uporiad. S. F. Zerovoi ; prym. H. P. Kochura i  

V. P. Petrova. – Kyiv : Dnipro, 1966. – 540 s. 
9. Zerov M. Kamena : Poezii / Mykola Zerov ; red. i vstup. st. Sviatoslava Hordyns'koho. – L'viv : Ukrains'ke vydavnytstvo, 1943. – 

120 s. 
10. Zerov M. Tvory v dvokh tomakh. T. 1 : Poezii. Pereklady / Mykola Zerov ; uporiad. H. P. Kochur, D. V. Pavlychko. – Kyiv : Dnipro, 

1990. – 846 s. 
11. Zerov M. Ukrayins'ke pys'menstvo / Mykola Zerov ; uporiad. Mykola Sulyma. – Kyiv : Vyd-vo Solomii Pavlychko "Osnovy", 2003. – 

1302 s. 
12. Zolote runo: Z antychnoi poezii : Zbirka / uporiad., peredmova, biohr. dovidky ta slovnyk imen i heohr. nazv Andriya Bilets'koho. – 

Kyiv : Veselka, 1985. – 156 s. 
13. Ivanytsia H. [Retsenzia]: Mykola Zerov. Antolohia ryms'koi poezii. Katull. Verhiliy. Horatsiy. Propertsiy. Ovidiy. Martsial. Vyd. T-vo 

"Drukar". Kyiv MCMXX. Stor. 64. Tsiny ne zaznach. / Hr. Ivanytsia // Holos druku. – 1921. – Kn. 1. – S. 187–188. 
14. Katull. [Virshi] / [Gay Valeriy] Katull ; perekl. M. Zerov // Literaturno-naukovyi vistnyk. – 1928. – Ch. 7–8. – S. 246, 260. 
15. Katull. Elehii / [Gay] Valeriy Katull ; perekl. M. I. Borets'kyi ta Yu. M. Kuz'ma // Inozemna filolohia. – L'viv, 1974. – Vyp. 36 : 

Pytannia klasychnoi filolohii ; № 12. – S. 111–115. 
16. Kachurovs'kyi I. Narys komparatyvnoi metryky / Ihor Kachurovs'kyi. – Miunkhen : Vyd-vo UVU, 1985. – 120 s. 
17. Kochur H. Literatura ta pereklad : Doslidzhennia. Retsenzii. Literaturni portrety. Interv'yu / Hryhoriy Kochur ; uporiad. Andriy ta 

Maria Kochury. – Kyiv : Smoloskyp, 2008. – 1172 s. 
18. Kochur H. Pro pereklady Mykoly Zerova / H. Kochur // Vsesvit. – 1963. – № 10. – S. 103–104. 
19. Latyns'ko-ukrains'kyi slovar dlia serednikh shkil / zladyv Yulian Kobylyans'kyi. – Viden' : Nakladom ts. k. vydavnytstva shkil'nykh 

knyzhok, 1912. – VIII, 660 s. 
20. Leksykon antychnoi slovesnosti / za red. Myrona Borets'koho, Vasylia Zvarycha. – Drohobych : Kolo, 2014. – 730 s. 
21. Luchuk V. Tvory. T. 1 : Dovir'ya : Vybrani virshi / Volodymyr Luchuk. – L'viv : Kameniar, 2009. – 480 s. 
22. Luchuk T. Shchodnya krim s'ohodni : Virshi y pereklady / Taras Luchuk ; peredmova Bohdana Rubchaka. – L'viv : Vyd-vo 

Natsional'noho un-tu "L'vivs'ka politekhnika", 2002. – 228 s. 



ISSN 1728–2683             ІНОЗЕМНА ФІЛОЛОГІЯ. 1(53)/2021 ~ 57 ~ 

 
23. Luchuk T. Catullus versus Sappho: pereklad poza kontekstom gendernoi lingvistyky / Taras Luchuk // Sapfo : Zbirnyk statey / 

uporiad. Olena Haleta, Yevhen Hulevych. – L'viv : Litopys, 2005. – S. 12–65. 
24. Luchuk T. LXXXV virsh Katulla yak intertekst / Taras Luchuk // Ukraina: kul'turna spadshchyna, natsional'na svidomist', derzhavnist' 

/ In-t ukrainoznavstva im. I. Kryp'yakevycha NAN Ukrainy. – L'viv, 2004. – Vyp. 12 : Yuvileinyi zbirnyk na poshanu chlena-korespondenta 
NAN Ukrainy Mykoly Il'nyts'koho. – S. 550–559. 

25. Moskalenko M. Mykola Zerov: dolia i dorobok / Mykhailo Moskalenko // Zerov M. Ukrayins'ke pys'menstvo / Mykola Zerov. – Kyiv : 
Vyd-vo Solomii Pavlychko "Osnovy", 2003. – S. 1235–1272. 

26. Panchenko V. Povist' pro Mykolu Zerova / Volodymyr Panchenko. – Kyiv : Dukh i Litera, 2018. – 624 s. 
27. Slavynets'kyi E. Leksikon latynskyi / Epifaniy Slavynets'kyi ; pidhotuvav do vyd. V. V. Nimchuk. – Kyiv : Naukova dumka, 1973. –  

S. 59–420. 
28. Franko T. Z chuzhoi levady : Zbirka veselykh virshiv / u perespivakh Tarasa Franka. – L'viv : Vlasnym nakladom, 1913. – 94 s. 
29. Franko T. Narys istorii ryms'koi literatury / Taras Franko ; pid red. Ivana Kalynovycha. – L'viv ; Kyiv : Vydannia "Vsesvitn'oi 

Biblioteky", 1921. – VI, 221 s. 
30. Franko T. Stare vyno v novim misi : Vybir veselykh virshiv iz Katulla, Horatsiya i Martsiala / perespivav Taras Franko. – L'viv : 

Zahal'na Drukarnia, 1913. – 52 s. 
31. Chuzhomovne pys'menstvo na storinkakh zakhidnoukrayins'koi periodyky (1914–1939) : Bibliohr. pokazhchyk / za zah. red. Ol'hy 

Luchuk i Tarasa Luchuka. – L'viv : Vydavnychyy tsentr LNU im. I. Franka, 2003. – 194 s. 
32. Adams J. The Latin Sexual Vocabulary / J. N. Adams. – Baltimore : Johns Hopkins University Press, 1990. – XII, 272 p. 
33. Cairns F. Catullus' Basia Poems (5, 7, 48) / Francis Cairns // Mnemosyne. – 1973. – Vol. 26, fasc. 1. – P. 15–22. 
34. Catullus. The Poems of Catullus : A Bilingual Edition / [Gaius Valerius Catullus] ; Transl., with Commentary by Peter Green. – 

Berkeley ; Los Angeles ; London : University of California Press, 2005. – XX, 340 p. 
35. Fontaine M. The Lesbia Code: Backmasking, Pillow Talk, and cacemphaton in Catullus 5 and 16 / Michael Fontaine // Quaderni 

Urbinati di cultura classica. – 2008. – Vol. 89, no. 2. – P. 55–69. 
36. Gutzwiller K. The Paradox of Amatory Epigram / Kathryn Gutzwiller // Brill's Companion to Hellenistic Epigram / ed. by Peter Bing 

and Jon Steffen Bruss. – Leiden ; Boston : Brill, 2007. – P. 313–332. 
37. Hawkins S. Catullus c. 11 and the Iambic Herald / Shane Hawkins // Paideia. – 2018. – Vol. 73, no. 3. – P. 1605–1616. 
38. Hawkins S. Catullus' Furius / Shane Hawkins // Classical Philology. – 2011. – Vol. 106, no. 3. – P. 254–260. 
39. Henderson J. The Maculate Muse: Obscene Language in Attic Comedy / Jeffrey Henderson. – New York ; Oxford : Oxford 

University Press, 1991. – XX, 267 p. 
40. Katullus. Poezje / Gajusz Waleriusz Katullus ; wybór i tłumaczenie Jacek Wójcicki. – Warszawa : Wyd-wa Artystyczne i Filmowe, 

1990. – 170 s. 
41. Nodzyńska A. Libijska wyrocznia Zeusa Ammona / Anna Nodzyńska // Meander. – 2006. – Nr. 1–2. – S. 113–121. 
42. Shapiro S. Love and War at the Ends of the Earth: Catullus 11 / Susan O. Shapiro // Mediterranean Chronicle. – 2012. – Vol. 2. – 

P. 31–50. 
43. Turner J. Roman Elementary Mathematics: The Operations / J. Hilton Turner // Classical Journal. – 1951. – Vol. 47, no. 2. – P. 63–

74, 106–108. 
44. Ypsilanti M. Literary Loves as Cycles: from Meleager to Ovid / Maria Ypsilanti // L'antiquité classique. – 2005. – T. 74. – P. 83–110. 

 
 
 

УДК [82.02:811.161.2'255.4]–051Зеров 
Віталій РАДЧУК, канд. філол. наук, доц.  

Київський національний університет імені Тараса Шевченка, Київ, Україна 
 

МИКОЛА ЗЕРОВ – ПЕРЕКЛАДАЧ "ПОРАЗКИ СЕНАХЕРИБА" БАЙРОНА 
 

Студія висвітлює ключові творчі засади перекладацької школи-майстерні поета-неокласика і літературознавця 
М. Зерова, даючи критичний розбір його перекладу поетичного шедевра Байрона "Поразка Сенахериба" в порівнянні з 
тлумаченнями М. Костомарова, Д. Паламарчука і В. Богуславської. Зміст вірша розглянуто генетично, а саме в кон-
тексті поглядів романтиків на переклад і на тлі свідчень про події 701 р. до н. е. в клинописних Анналах Сенахериба та в 
Біблії, міф якої послужив поетові джерелом натхнення і наслідування. Твір Байрона водночас трактується за допомогою 
системного аналізу та методу "повільного читання" – крізь призму структурної семіотики як ієрархічна полісистема 
художніх кодів, а також з погляду функціонального призначення поезії, зокрема з позицій герменевтичної аксіології та 
рецептивної естетики – як твір, що цінний своєю безпосередньою художньою дією, цілісністю враження, яке він справ-
ляє на читача і слухача і яке перекладач має передати насамперед. Заторкуючи проблему способу пізнання поезії і від-
творення її в іншій мові, розвідка обстоює ідею перекладності поезії і повноцінний віршований переклад. А з тим підносить 
гуманістичну традицію неокласиків, виразну у їхній критиці та виробництві ними знань, боронячи її від тоталітарно-
бюрократичних утисків наукометричного формалізму та інших посягань на свободу творчості. 

Ключові слова: Зеров, Байрон, Сенахериб, поезія, переклад, неокласики, романтизм, зміст, ціле, стиль, метод, код, 
аналіз, функція, логіка, емоція, слово. 

 
Коли читаєш літературознавчі праці Миколи Зерова, 

його лекції "Українське письменство ХІХ ст.", нариси 
"Від Куліша до Винниченка", статті про письменників, 
критичні оцінки художніх творів, не перестаєш дивува-
тися здатності аналітика вловлювати і доносити до сві-
домості читача саму суть розглядуваного явища, істот-
не в обраному предметі і при цьому мислити всеохопно 
й інтегрально, в тих численних іпостасях і розгалужен-
нях словесності, що її у випадку нашого видатного нео-
класика представляє особистість багатогранна й ціліс-
на. Хоч би про що писав М. Зеров: про травестійні "Енеї-
ди" А. Блюмавера, В. Осипова та І. Котляревського, 
про тривале і болісне подолання українською літера-
турою "котляревщини", про новаторство Т. Шевченка, 
І. Франка, Лесі Українки, про Кулішеві досліди "ста-

рорущини", зокрема порівнюючи його переклад про-
щання Байронового Чайлд Ґарольда з тлумаченням 
М. Старицького, про різницю художнього ефекту в пе-
респівах 136-го псалма С. Руданським і Я. Щоголевим, 
про пере-переклади "Гірських вершин" М. Лермонтова 
(первісно "Нічної пісні мандрівника" Ґете) М. Старицьким і 
В. Мовою-Лиманським, про збіги й відмінності у манері 
письма М. Коцюбинського і А. Чехова тощо, – у його 
міркуваннях в око впадають прикметні риси неабиякого 
дослідника літератури. Це естетичний смак, у якому 
відчутна школа й робота над собою. Це досконале 
знання матеріалу, доскіпливе в тонкощах, яким просто 
гріх було би не поділитися із загалом, бо воно навіть у 
трактуванні всім відомих речей оригінальне і свіже. Це 
викінчена композиція, логічна і переконлива, у чомусь 

© РАДЧУК Віталій, 2021



~ 58 ~ В І С Н И К  Київського національного університету імені Тараса Шевченка ISSN 1728-3817 
 
іноді й очікувана, проте вільна, невимушена, з інтригою 
несподіваного повороту, бо в ній ніде не панує якась 
нав'язлива схема. Це розбірливість, творче "сито", яке 
при невідступності від матеріалу і багатстві промовис-
того фактажу відсіває зерна важливої істини від плевел 
другорядної правди, суб'єктивних нашарувань, криво-
тлумачень, чим робить виклад містким і захопливим. 
Певна річ, у такому разі це й полемічність – зовсім не 
задерикувата, а тактовна, рідко й пряма, а скорше при-
хована між рядків. Це відчуття вишуканості художньої 
форми – тонке, виважене, аристократичне, некрикливе і 
при цьому відкрите до всіх, щедре. Це глибока людська 
емпатія, риса власне перекладацька, протеїчна (зга-
даймо лист Моцарта перекладу, кролевецького Дон 
Кіхота М. Лукаша від 28 березня 1973 р. у вищі інстанції 
УРСР з пропозицією "ласкаво дозволити" йому відбути 
судове покарання замість І. Дзюби [13, c. 255]). Йдеться 
тут як про вчування в душу того чи іншого досліджува-
ного митця слова, так і про розуміння запитів своєї чи-
тацької аудиторії, потенціалу її сприйнятливості до но-
вих і складних логічних побудов, доводів, аналогій, роз-
борів, пояснень. Істинно інтелігентська повага М. Зерова 
до читачів виявляється насамперед у неабиякій точності і 
культурі його слова, прозорості і доступності його думки. 

Однією з яскравих граней цієї постаті, характерною 
для всіх неокласиків, вельми помітною у М. Рильського, 
але чи не найвиразнішою саме у М. Зерова, є фахове 
перекладацьке бачення художнього тексту в його дис-
курсі і взаємодії складників, у жанрових вимірах зокре-
ма, пильна увага до стилю, а надто до художньої дета-
лі, пристрасть до конкретних порівнянь та й узагалі до 
такої конкретики, яка здатна ілюструвати характерне і 
типове, закономірність у поширеному явищі. Г.-Е. Лессінг 
зауважував у трактаті "Лаокоон", що найважливіше для 
критика – "вірно застосувати загальні правила до окре-
мих випадків" [12, с. 171]. Проте талант М. Зерова, і то 
не лише як дослідника літературного процесу, а і як 
педагога-наставника, викладача Київського університе-
ту (тоді КІНО – Київського інституту народної освіти), 
який не міг не стикатися з дедуктивною дидактикою в її 
схоластичних та ідеологізованих крайнощах (і то в кон-
тексті своєї полеміки з ідейними опонентами в літера-
турі, як-от з І. Еренбургом, Д. Загулом, Я. Савченком, 
О. Слісаренком, Г. Яковенком), полягає якраз у проти-
лежному – в умінні індуктивно вивести нове знання з 
фактури живого тексту, показати властиві загальні речі 
на конкретному живому прикладі і при цьому не розчи-
нити, а підкреслити у загальному індивідуальне. По 
суті, це вміння, як казав В. Блейк, "бачити світ у піщин-
ці, небо у квітці, безкінечність, утримувану в долоні, і 
вічність у миті" – вміння залишатися митцем у науці, 
безпосередньо усім своїм людським єством, а не лише 
раціональним глуздом сприймати свіжість явища в його 
русі й цілісній первозданності. Цей усім людям змалку 
даний Богом дар, який часто нехлюйськи втрачається у 
зрілому віці, покликана леліяти освіта, суть якої, на дум-
ку Г.-Ґ. Ґадамера, полягає в плеканні гуманістичної 
традиції, в тому, що "людина робить із себе духовну в 
усіх відношеннях істоту. Хто схиляється до окремостей – 
той неосвічений, подібно до нездатного погамувати свій 
сліпий, непомірний і безвідносний гнів. Геґель відзна-
чає, що в такої людини буває зроду відсутня здатність 
до абстрагування: вона-бо неспроможна відволіктися 
від самої себе й бачити те загальне, відповідно до яко-
го й з яким визначається її особливе" [7, c. 26, 21].  

Cучасний аналітизм вівісекційного штибу, звичка роз-
кладати інгредієнти смаку по поличках, заформалізова-
ність модальної логіки й аксіології, гарячка довільних 
типологій поза поясненням причин та наслідків, а з тим 

і вимога обґрунтовувати ефективність дослідницького 
методу до його застосування в ділі, тобто не самим 
ділом, довели гуманітаристику до того стану, – критич-
ного в Україні з її постколоніальним культом (а радше 
гальмівним комплексом) наукометрії та пануванням 
Прокрустових приписів щодо композиції студій, – проти 
якого і повстав Г.-Ґ. Ґадамер своєю фундаментальною 
працею "Істина і метод", де вчений зразу вказує на те, 
що феномен розуміння опирається "усім спробам пере-
тлумачити його на якийсь науковий метод" [7, с. 7]. 
Власне, цій праці, де заперечується не сам метод, а 
універсалістські претензії методики й методології, ціл-
ком підійшла б назва "Істина поза методом" або "Істина 
всупереч методу". Прочекавши 40 років до свого ви-
дання в українському перекладі, вона злободенна у нас 
саме тому, що офіційні чинники досі не підтримують 
властивої неокласикам – традиційної при всьому їхньо-
му новаторському внеску – гуманістичної культури  
пізнання так, як це робили, скажімо, шістдесятники, 
зокрема І. Дзюба, І. Світличний, Л. Танюк, М. Коцю-
бинська, Є. Сверстюк. Тут варто нагадати, що О. По-
тебня услід В. фон Гумбольдту виводив науку і всі мис-
тецтва з природних властивостей слова і тим підтвер-
джував думку євангеліста Івана, що "в почині було Сло-
во… Усе з Нього постало". "Перше слово вже поезія", – 
зазначав український мовознавець, а далі розміркову-
вав так: "Наука роздроблює світ, щоб знову скласти 
його в струнку систему понять, але ця мета віддаляєть-
ся в міру наближення до неї, систему руйнує перший-
ліпший факт, який до неї не увійшов, а кількість фактів 
невичерпна. Поезія випереджає і компенсує цю недо-
сяжну аналітичну будову гармонії світу. Вказуючи на цю 
гармонію конкретними своїми образами, які не вимага-
ють, щоб їх сприймали безкінечну кількість разів, і замі-
нюючи єдність поняття єдністю уявлення, вона певним 
чином винагороджує за недосконалість наукової думки і 
задовольняє вроджену потребу людини бачити скрізь 
цілість і довершеність" [14, с. 138, 141]. 

Міф, за Р. Бартом, також постає зі слова, але й міф 
здатне пояснити і розвіяти слово. Непоборний для сло-
ва хіба що вірус словоблуддя, що його не лікує навіть 
сміх. Молодший брат Миколи Зерова поет і перекладач 
Михайло Орест (Зеров) розбудовував свою суверенну 
"Державу слова". Слово стоїть на сторожі коло "малих 
отих рабів німих" у Т. Шевченка, де воно крилате: "Ну 
що б, здавалося, слова… / Слова та голос – більш нічо-
го. / А серце б'ється-ожива, / Як їх почує!.." Слово здат-
не тлумачитися і ставати засобом тлумачення, мати як 
знак інтерпретанту і бути нею, за Ч. Пірсом. Ставлення 
М. Зерова до слова як об'єкта і знаряддя науки та першо-
елемента в мистецтві перекладу переконує, що істина 
конкретна і окрилює людину свободою чину й совісті. 
О. Кундзіч слушно зауважує: "Щоб перекласти – треба 
зрозуміти, – ось перший і головний закон перекладу" 
[11, с. 21]. Але цей закон не суперечить зворотному: 
щоб краще зрозуміти – треба перекласти. Інколи й не 
раз, а багато разів по-різному, щоб обійти твір з різних 
відстаней і кутів зору. Наш неокласик був цілком свідо-
мий пізнавальної функції перекладу, який і в його літе-
ратурознавчих працях служить не лише для ознайом-
лення з твором, а й для аналізу, пояснення, розкриття 
змісту. В цілому зеровський метод спостереження ор-
ганічний його творчому кредо перекладача і є взірцем 
для сучасної словесності, а надто тієї, яка вдається до 
гри в захмарні абстракції чи й дзвонить порожніми тер-
мінами, витвореними з чужих мов, – так, ніби своя, ту-
тешня як розумовий потенціал нації ні на що не здатна.  

Серед зеровських розборів перекладацьких тлума-
чень впадає в око його відгук на прочитання 



ISSN 1728–2683             ІНОЗЕМНА ФІЛОЛОГІЯ. 1(53)/2021 ~ 59 ~ 

 
М. Костомаровим популярних у добу романтизму "Єв-
рейських мелодій" Дж.-Г. Байрона, що їх літературозна-
вець у своїй лекції ХVI текстуально ілюструє "Поги-
беллю Сеннахерібовою" ("The Destruction of Sennacherib", 
тут і далі правопис за джерелами). Він наголошує: 
"Вірш, а надто мова цих перекладів не бездоганні. Не-
законно усічені форми, неправильно осмислені слова, 
всякого рода licentiate poeticae (поетичні примхи) трап-
ляються на кожному кроці" [9, c. 81]. Зауважмо, що ну-
мерація лекцій римська, проте латинізм у викладі демо-
кратично пояснено, чого ні в аудиторії, ні в книжках, ні в 
ЗМІ не роблять сучасні любителі англійщини, просто 
замінюючи свої слова чужими через комплекс власної 
меншовартості. У вірші йдеться про облогу ассирійсь-
ким військом Єрусалима 701 р. до н.е., яка не раз зга-
дується в Біблії, проте ні в Біблії, ні в Байрона ніде не 
сказано, що загинув сам цар. Насправді, покоривши 
бунтівну Юдею, він правив Ассирією ще 20 років, а об-
логою Єрусалима керував зі здобутого міста Лахіш. 
Утім, романтичну ідею Байрона – що Бог, пославши 
Янгола Смерті, вигубив ассирійське військо і тим вряту-
вав єврейську столицю – М. Костомаров  [8, с.121-122; 
16, с. 260-261] передав правдиво: 

 
Ассірійці прийшли, як вовки навмання; 
Все їх військо у пурпурі й золоті ся; 
Їх списи, мов на озері зорі, блистіли 
У той час, як тихí галілейскії хвилі. 
 
Як улітку зеленім на древі листи, 
Вояків тих увечері шики густі; 
Як по осені листя на древі сухеє,  
Усе військо уранці тихе й неживеє. 
 
Ангол смерті огняним крилом розмахнув 
І в лице ворогам, супроти їх, подув; 
І їх очі закрилися й похолоділи, 
І серця обважніли, й уста оніміли. 
 
І, роззявивши ріт, повалився там кінь: 
Вже не стане не дибки, не прискне вже він; 
З його піна застила біліє на глині, 
Як той вал, що розб'ється об дику скелину. 
 
І лежать їх їздці там побліді й бридкі, 
На лиці в їх роса, ржа поїла сітки; 
Їх наміти тихі, корогви їх не мають. 
Їх списи не підняті і сурми не грають. 
 
І ассурові вдови голосять із жалю, 
І розбились шайтани у храмі Ваала; 
Із язиків сильнішому міч не поміг –  
І сильніший розтаяв пред Богом, як сніг! 

 

Байрон творить літературний міф, і то не лише міф 
у семіотичному вимірі Р. Барта, для якого література – 
це мова, знакова надбудова, вторинна полісистема 
кодів, а й наслідуючи те сакральне колективне підсві-
доме, архетип за К. Юнгом, вираженням якого є Святе 
Письмо – твір, що його художні, а передусім магічні 
якості не викликають жодних сумнівів. Байрон переклав 
Біблію, але не тим способом перекладу-повторення чи 
звіту, в якому романтики бачили "низьку" прозу, хоч би 
вона й була сяк-так віршована, а тим високим і натхнен-
ним, який вони вважали поетичним, маючи на увазі 
самобутнє наслідування, а з тим і творче суперництво, 
які підносять поезію на вищий щабель. Саме так слід 
розуміти вислів В. Жуковського про перекладача – раба 
і суперника. Вислів цей вже афоризм, але безліч разів 
перекручений і знецінений тим, що його виривають з 
контексту джерела й естетики романтиків, де переклад 
був ключовим, центральним поняттям. "Романтизм – це 
переклад", – проголошував Брентано. А. Шлеґель уточ-

нював: "Будь-яка поезія – це переклад". Новаліс поді-
ляв переклади на міфічні – вищого стилю, що переда-
ють не твір, а його ідеал, граматичні – звичайні, що по-
требують вченості, й вільні – модифікації, для яких тре-
ба мати високий поетичний дух, щоб бути поетом поета 
і висловити задум обох. Відголос романтичного кредо 
перекладу можна знайти у Ґете, який у "Західно-
східному дивані" виокремлював "скромний прозовий 
переклад" і вишукано потішався з "пародійних" потуг 
"дотепних" французів, які геть усе, "чужі думки, поняття 
і навіть предмети", переінакшували на свій лад за кла-
сицистською звичкою. Та навіть "тверезий реаліст"  
В. Бєлінський, оцінюючи "Гамлети" М. Польового і 
М. Вронченка, розрізняв і розводив, здавалося б, суміс-
ні речі – переклад поетичний і художній. У статті "Про 
байку і байки Крилова" (1809 р.) В. Жуковський рішуче 
стверджує, що "наслідувач-віршотворець може бути 
автором оригінальним, хоч би він не написав нічого 
власного. Перекладач у прозі є раб, перекладач у вір-
шах – суперник" [15, с. 86]. Ідеться не про переклад 
прози й віршів, а про переказ байки прозою (Езоп, 
Федр, Лессінг) і прикрашання її віршами, поетизацію-
виклик (Горацій, Лафонтен, Крилов). Митецький виклик 
Біблії заохочувала і християнська церква, щоправда 
охочіше у живописі та скульптурі. Справжнім викликом 
був і кожний переклад Біблії, починаючи від Єроніма, 
Маштоца, Вульфіли й Костянтина-Кирила, не кажучи 
вже про Біблії Лютера, Джеймза і сучасні конфесійні, які 
і в українській мові засадничо розбіжні. Біблійні міфічні 
сюжети теж запозичувались через переклад з давніших 
релігій, про що, зокрема, ілюстративно свідчить фільм 
П. Джозефа "Дух часу" ("Zeitgeist"). Сам же романтизм, 
бунтуючи проти канонізації сприйняття, а не лише  
форми, розкрився у багатозначності творів і тим освя-
тив множинність тлумачень, єдність людського розмаїт-
тя – природне явище, з яким дехто й досі не може дати 
собі ради і яке споконвік збурювало соціальні катакліз-
ми. У Німеччині в 30-літню війну загинуло 60% насе-
лення через різночитання Біблії протестантами й като-
ликами. У самій Біблії киплять ті самі пристрасті. "Іудеї 
вважали самарян за єретиків" – таку ремарку дає Леся 
Українка до драми "У полоні". Віра Мойсея натикається 
на спротив мас у поемі І. Франка. А сумнів, що його 
освятив Декарт, пророка губить. Коран у всіх мусуль-
ман один, але О. Пушкін "посягав" своїми наслідуван-
нями на сакральну недоторканність його тексту саме в 
руслі байронівської поетики. Подібний романтизм пиш-
ним цвітом цвіте у Т. Шевченка, який шукав у Біблії мо-
тивів божественного, чудотворного почуття, високої 
сили кордоцентризму, справедливості, правди, волі, 
долі і слави ("Псалми Давидові", "Ісаія. Глава 35", "Под-
ражаніє Ізекілю, глава 19", "Осії глава ХІV подражаніє", 
"Подражаніє 11 псалму"). У 81-му псалмі ("Меж царями-
судіями…") сакральний код переплетено з морально-
етичним і правовим, а напутливість з молитвою: 
"Встань же, Боже, суди землю / І судей лукавих. / На 
всім світі твоя правда, / І воля і слава". 136-й ("На ріках 
круг Вавилона…") утверджує ідею, що духовну пісню 
співають у рідному храмі, а не в полоні на чужині на 
втіху завойовнику: "Не співають веселої / В далекій не-
волі, / І коли тебе забуду, / Ієрусалиме, / Забвен, буду, 
покинутий, / Рабом на чужині. / І язик мій оніміє, / Висох-
не, лукавий, / Як забуде пом'янути / Тебе, наша славо!" 
Тут, як і в "Єврейських мелодіях", драматичних поемах 
"У полоні", "На руїнах" Лесі Українки, зображено події 
пізнішої доби: Навуходоносор брав Єрусалим у 597 р. 
до н.е. і в 586-му, коли зруйнував Єрусалимський храм, 
виселяв бунтівний народ 16 років (у 598–582 рр.); полон 
тривав аж до взяття Вавилону 539 р. персами на чолі з 



~ 60 ~ В І С Н И К  Київського національного університету імені Тараса Шевченка ISSN 1728-3817 
 
Киром. Проте поетичним сенсом, інтерпретантою тих 
знакових подій, як і попередніх за Сенахериба, чи Сан-
хериба (аккад. Син-аххе-ериба, царював у 705–681 рр., 
Ассирія впала 605 р. до н.е.), – виступає не їхня хроно-
логічна чи якась інша об'єктивна зумовленість, а відби-
тий у символах віри, релігійних міфообразах і почуттях 
досвід колективно пережитого, сакральність самої істо-
ричної пам'яті, яка ставить їх в один ряд з подіями в 
Україні і по суті є відгуком на них. Чи ж дивно, що, на 
відміну від реальних, події у вірші Байрона обмежені 
ліченими годинами, в історичному вимірі блискавичні, 
хоча образність сягає різних пір року, простір міряється 
від вод Галілейського моря (озера Кінерет), мерехтли-
вих від зірок, до далекої прадавньої столиці Ассирії 
Ашур, названої іменем бога, куди вість до родин про 
смерть воїнства разом з помстою на ідолах у храмі  
Ваала долітає вмить? Несподівано, стрімко, як вовк до 
кошари, як блискавка з громом серед ясного неба, і то в 
усьому своєму блиску та пишноті, з'являється ассирій-
ська рать, що її невпинну навалу, напористість виразно 
підкреслює анапестом галоп кінноти. Сам по собі пев-
ний лад у тупоті тисяч копит, звичайно, – поетична 
умовність. Магічний ритм вірша спаює лексичну мета-
форику в нову, нерозкладну якість, від якої аж мураш-
ки йдуть по шкірі. Це та поетична домінанта, брак якої 
відкине в бік прози будь-який переклад. Так само блис-
кавично гине пістряве військо у сні, під покровом ночі, і 
що істотно – від одного подиху, без блискавок та гро-
мів чи інших ознак сердитої люті з боку найвищої свя-
тої сили, мовчазної, тихої, невидимої, могутньої своїм 
спокоєм і своєю правдою.   

Байрон воістину перекладач-романтик, адже він ще 
більший міфотворець, аніж Біблія, з якої очевидно, що 
Сенахериб опанував усі укріплені міста бунтівної Юдеї, 
наклав на її царя Єзекію величезну данину – 30 талан-
тів (понад 900 кг) золота і 300 талантів срібла, яке тому 
довелося брати не лише у своїх скарбницях, але й у 
храмі, де цар Юдеї навіть "відрубав золото з дверей", 
тобто вчинив силуване блюзнірство (2 Царів 18: 13–16). 
Примітна тут поетика цифр 30 і 300. Клинописні аннали 
Сенахериба на шестигранній глиняній призмі, що екс-
понується нині в Британському музеї (ще дві – в музеях 
Єрусалима і Чикаго), засвідчують, що ассирійський цар-
переможець, натхненний богом Ашуром, захопив 
46 оточених мурами великих міст Юдеї, 200150 поло-
нених, багато коней, верблюдів, великої і дрібної худо-
би тощо, урізав і поділив країну, передавши деякі її міс-
та своїм союзникам філістимлянам – царям Ашдода, 
Екрона і Гази. Розбив він і єгиптян, що їх Юдея покли-
кала на поміч. Єзекія (Хізкія) був запертий в Єрусалимі, 
сказано тут, "як птах у клітці", а його воїни, зібрані для 
оборони міста, не захотіли воювати ("забажали миру", в 
іншому перекладі – "полишили його"). Цар Юдеї видав 
своїх заручників, покірно прислав Сенахерибові в його 
столицю Ніневію данини 30 талантів золота і 800 (!) 
талантів срібла, чимало прикрас, дорогоцінностей, ви-
робів зі слонової кістки, своїх доньок, наложниць, співа-
ків та співачок, ще й гінців "для сплачування данини і 
виконання служби" [2; 19, с. 32–34; 21]. Цікава в анна-
лах і така деталь: ассирійське військо мало військових 
інженерів і саперів – майстрів робити облогові машини, 
насипи, підкопи, тунелі. Кіннотою, як відомо, міські стіни 
не беруть. Святе Письмо розповідає про те, як Єзекія 
каявся перед Сенахерибом через посланців у Лахіш, де 
той стояв табором: "Згрішив я! Відійди від мене, а що 
накладеш на мене, понесу". В іншому перекладі: "Я 
провинився. Іди назад від мене, І я принесу тобі все, що 
накладеш на мене". Детально, в іменах описано в Біблії 
і перемовини, що їх упевнено вели ассирійці, агітуючи 

здати Єрусалим без бою. Отже, потрапивши у безви-
хідь, Єзекія просто відкупився даниною, приниженням і 
визнав зверхність над собою царя Ассирії.  

Як істинно художній, духовний твір Біблія ставить 
поруч і тим об'єднує карою Божою знищення за одну ніч 
в ассирійському таборі 185 тис. воїнів Янголом Господ-
нім, в образі якого прочитують чуму, і далеке в часі та 
просторі вбивство Сенахериба в Ніневії, причому за 
молитвою своєму богові (2 Царів19: 35–37; Ісаї 37: 36–
38; 2 Хроніки 32: 21). Чи посприяла чума зняттю облоги, 
чи сталася пізніше деінде, чи обійшла Єрусалим, що 
його напасники легко могли б вигубити, закидавши че-
рез стіни зараженими трупами, – це для релігійного 
міфу, як і для поезії, істотного значення не має. У худож-
ньої правди свої закони. І своя мова. Істотними є глум 
над святощами і відплата, на яку здатна сила уяви. У 
колективному підсвідомому не може впасти символ віри – 
свята столиця Єрусалим, як не може програти битву чи 
здатися на чужу милість і сама віра. І тому основний 
мотив "Поразки Сеннахеріба", як точно переклав назву 
поезії М. Зеров, – вирок за глузування з праведної віри, 
присуд за злодійську наругу над містом, кара за замах 
на його храми й людність, усе це – задля утвердження 
неминучого тріумфу справедливості, на боці якої стоїть 
стихія чуми, доленосна помста Янгола Смерті, всемогут-
ність Всевишнього, що перед ним блідне, тане, щезає у 
небуття все зло разом зі своїми носіями. Власне, цю 
байронівську ідею геніально висловили Т. Шевченко у 
вірші "І мертвим, і живим…": "В своїй хаті своя й прав-
да, / І сила, і воля", – і Леся Українка в одній зі своїх 
"Єврейських мелодій": "Що Господь сам обрав за свя-
тиню собі, / Те довіку святинею буде!"  

Наводячи з перекладу М. Костомарова 1-шу, 3-тю, 
4-ту і 6-ту строфи, М. Зеров не пояснює тонкощів роман-
тичної музи Байрона, ані джерельних підтекстів вірша, 
він навіть не наводить оригіналу, враховуючи те, – при 
всій його обізнаності й громадянській сміливості, – що 
пересічний читач його часу англійської мови не знає, 
викладом Біблії, історії взаємин Ассирії та Юдеї навряд 
чи зацікавиться і надихнеться, контекстів "революцій-
ної" творчості британського лорда не сприйме або оці-
нить їх як вузький академізм, хай навіть і не антипроле-
тарський. Натомість для ілюстрації байронівського сти-
лю він подає 4-ту строфу в російському перекладі 
О. Толстого, якому справді вдалося передати самий 
дух твору: "Вот расширивший ноздри повергнутый конь, 
/ И не пышет из них гордой силы огонь; / И как хладная 
влага на бреге морском, / Так предсмертная пена бе-
леет на нем". А далі коментує так: "Відповідно до дже-
рела, з якого взято матеріал, Ол. Толстой дає високий 
стиль, не цураючись навіть слов'янізмів ("хладный", 
"брег"). Український перекладач тим часом уживає слів, 
які зовсім не в'яжуться з піднесеним тоном біблійного 
епізоду ("Не стане на дибки, не прискне вже він"). Не 
згадуємо вже про звичайну незрозумілість деяких ряд-
ків українського тексту. Що значить, наприклад, "Розби-
лись шайтани у храмі Ваала"? Тільки зіставлення з ори-
гіналом розв'язує це питання: під словом шайтан Кос-
томаров розуміє ідола (у Олексія Толстого: «И Ассирии 
вдов слышен плач на весь мир, И во храме Ваала ни-
звержен кумир»" [9, с. 82].  

Що й казати, закиди справедливі, хоч це не зава-
дило М. Москаленкові включити творчу спробу 
М. Костомарова як показову для музи і доби українсько-
го поета-історика в антологію "Тисячоліття" разом з 
перекладом М. Зерова – взірцем того, як виросло в Ук-
раїні мистецтво тлумачити поезію поезією за століття 
(версію М. Костомарова вперше опубліковано в альма-
насі "Сніп" у Харкові 1841 р., М. Зеров перекладав твір 



ISSN 1728–2683             ІНОЗЕМНА ФІЛОЛОГІЯ. 1(53)/2021 ~ 61 ~ 

 
на Соловках десь на межі 1936-37 рр.). Оригінал, з яко-
го критик так і не взяв ані слова, ми таки наведемо, і то 
цілком, бо у вірші дуже важить враження цілості. До 
нього ми ще повернемося. Але відзначмо спершу, що в 
перекладі М. Костомарова є не лише "ріт", але й "уста", 
двічі "древо"; є "пред", а ще й біблійне "і", інші анафори, 
отже піднесеність Байрона все-таки проривалася відпо-
відними формами в українську мову, де їй для урочис-
тості, як показав К. Чуковський, розбираючи Шевченко-
ве наслідування Осії в тлумаченні Ф. Сологуба, доволі і 
простих слів [17, с. 64]. Інакше кажучи, на відміну від 
"двоядерної" російської мови, де суміщення старокниж-
ної і розмовної лексики може дати комічний чи ще  
якийсь небажаний ефект, українській – більш цілісній з 
імперської ласки, через перерву в книжній традиції, – 
для високого стилю не треба конче слов'янізмів, хоча 
вкраплення "старорущини" й підтримує у ній такий 
стиль. Власне, і сам Байрон не пересичує вірш архаїз-
мами, покладаючись на закон іррадіації стилю: дрібки 
стилем досить, щоб забарвити ними увесь вірш. Також 
примітно, що, цитуючи переклад М. Костомарова, кри-
тик зробив (коли йому не накинули чи він сам не зафік-
сував чиїсь) виправлення: "ангол" – на "ангел", "там" – 
на "от", "розб'ється" – на "розбився", "міч" на "Бог". Утім, 
Бог згаданий і в наступному, останньому рядку, отож 
тут напевно тавтологічна одруківка, подібна якій ("пена" 
замість "влага") трапилася і в цитаті з О. Толстого. Годі 
припустити, що фаховий історик М. Костомаров не вло-
вив антитези духу і меча, якою просякнутий увесь вірш. 
М. Зеров також пояснив у дужках, що "ся" – це "сяє". 
Певно ж, надихаючись оригіналом і прикладом 
О. Толстого, він редагував свого попередника-піонера 
ще й подумки, чим уже націлювався дати власний ва-
ріант перекладу, гідний зрослих потреб часу. Насампе-
ред же досконалий віршуванням і природністю мови, не 
кажучи вже про вірність джерелу, – тими цнотами, що їх 
неокласики в перекладі цінували над усе.  

"Поразка Сеннахеріба" М. Зерова підтверджує пере-
конання, що переклад поезії – явище скорше усне, аніж 
письмове, адже поезія, як і музика, живе лише у вико-
нанні, в русі, хоч би у внутрішньому проговорюванні, 
озвученні подумки, а не в застиглих на письмі буквах-
нотах чи в самому процесі писання, котре, до речі, як і 
читання мовчки, фізіологічно так само супроводжується 
згорненим артикулюванням тексту. Одиницею перекла-
ду в поезії є не слово, не речення і не строфа, а твір. 
Не якусь деталь у вірші Байрона, хай навіть дуже харак-
терну і важливу, як-от переданий розміром кінський 
галоп чи лексичний стиль, не механічну сукупність де-
талей, серед яких чоловічі рими й мелодика, ключові 
образи та поняття, не перегук чи протиставлення окре-
мих деталей, а саме художню цілість і належить відтво-
рити перекладачеві в органічній взаємодії всіх істотних 

складників. Його завдання – зберегти цілісним вражен-
ня. Така функційна настанова – в основі своїй і естетич-
на, і комунікативна, тобто міжсуб'єктна, націлена на 
порозуміння, на діалог автора з читачем – у текстуаль-
ному вимірі передбачає застосування засади диферен-
ційованої точності стосовно елементів художньої струк-
тури оригіналу, що їх перекладач виважує й рангує по 
рівнях в ієрархію цінностей, визначаючи домінанти й 
субдомінанти. Щоправда, означена аналітична про-
цедура, хоч би й під іменем одкровення чи осяяння, а 
не вівісекції, звична також для критика, а переклад пое-
зії, що його ще називають мистецтвом жертв, – не фі-
лологічний звіт про арсенал митця, а правдива своєю 
дією на людей художня модель оригіналу. Керують по-
етичною метаморфозою творче натхнення, порив до 
синтезу, індивідуальний хист – саме ті чинники, що їх і 
тут, у мистецтві протеїчного перевтілення, часто порів-
нюваному з акторським, науці годі увібгати в поняття 
методу, хай і під містким означенням творчого. У нео-
класиків, скажімо, було єдине кредо перекладача, яке 
вони всі невідступно поділяли, матеріалізуючи в текс-
тах. Одначе те кредо парадоксально заохочувало й 
творчі турніри та множинність тлумачень: той самий 
твір кожний з поетів перекладав по-своєму, іноді й не 
раз – змагаючись вже із самим собою, щоб повніше 
розкрити його багатогранність, смисломісткість. Коли ж 
говорити про ще одну спільну рису неокласичних пере-
кладів, що її ілюструє нижче почутий і виголошений 
М. Зеровим вірш Байрона, то, це, безперечно, музична 
культура, перейнята, зокрема, й від перекладуваних 
поетів. Передусім – усвідомлення чи радше живе від-
чуття того закону, що в поезії лексичні значення зв'язує 
в образи не лише граматика, а й музика – ритм, мело-
дія, рими, асонанси тощо. Музика – це, звичайно, не 
"романси без слів" у буквальному сенсі, як виклично 
назвав збірку своїх поезій П. Верлен, автор нашумілого 
гасла "De la musique avant toute chose" ("Найперше – 
музика у слові", вірш "Поетичне мистецтво", пер. 
Г. Кочура), який в "Осінній пісні" навіть артикль ставив 
на риму, але й не "слова без романсів", від чого засте-
рігав В. Брюсов, оприлюднюючи свої переклади фран-
цузького символіста. Музика – це та якість слова, яку 
Б. Пастернак вбачав у поєднанні звучання і значення. 
Цим виразні і "Романси без слів" Верлена, і "Єврейські 
мелодії" Байрона, який одним лише пірихієм (що доз-
воляє прискорити темп) у піднесеному ямбічному рядку 
"She walks in beauty like the night" умів передати всю 
грайливість граційної жіночої вдачі. У вірші "The  
Destruction of Sennacherib" поет-романтик шість разів на 
початку рядка і двічі в другій стопі опускає ненаголоше-
ний склад, щоб увиразнити певне слово. Тож нехай він 
промовить нашими вустами вголос обома мовами з 
глибини свого і нашого єства:   

 
The Assyrian came down like the wolf on the fold,     Ассірієць упав, ніби вовк до кошар, 
And his cohorts were gleaming in purple and gold;    Його військо багрянцем горіло, як жар, 
And the sheen of their spears was like stars on the sea,   А списів його полиск – мов зорі небес 
When the blue wave rolls nightly on deep Galilee.    В глибині галілейських схвильованих плес. 
 
Like the leaves of the forest when Summer is green,   Мовби листя зелених улітку дібров, 
That host with their banners at sunset were seen:    Ще увечері маяли тьми корогов, 
Like the leaves of the forest when Autumn hath blown,    Мовби листя дібров, коли осінь подме, 
That host on the morrow lay withered and strown.    Все те вранці було і зів'яле, й німе. 
 
For the Angel of Death spread his wings on the blast,   Ангел смерті, як буря, крило розгорнув, 
And breathed in the face of the foe as he passed;    І пройшов поміж них, і в лице їм дихнув, 
And the eyes of the sleepers waxed deadly and chill,   І мертвота склепила повіки бійця, 
And their hearts but once heaved, and for ever grew still!   І лиш раз стрепенулись і впали серця. 
 
 
 



~ 62 ~ В І С Н И К  Київського національного університету імені Тараса Шевченка ISSN 1728-3817 
 

And there lay the steed with his nostril all wide,     Смерть стоїть над баским гордовитим конем, 
But through it there rolled not the breath of his pride:   Його ніздрям уже не пашіти вогнем, 
And the foam of his gasping lay white on the turf,    Тільки мило кругом на билині сухій, 
And cold as the spray of the rock-beating surf.     Мов на скелі холодного моря прибій. 
 
And there lау the rider distorted and pale,      Ось і вершник поблідлий лежить на землі, 
With the dew on his brow, and the rust on his mail;    Ржа на зброї йому і роса на чолі, 
And the tents were all silent, the banners alone,     І не плещеться стяг, і намети німі, 
The lances unlifted, the trumpet unblown.      Не здійнятись мечам, не ячати сурмі! 
 
And the widows of Ashur are loud in their wail,     І вдовиці Ашура зайшлись у сльозах, 
And the idols are broke in the temple of Baal;     І Ваала кумир повалився у прах, 
And the might of the Gentile, unsmote by the sword,     І невірного міць, нездоланна мечем 
Hath melted like snow in the glance of the Lord!     Розтопилась, мов сніг, перед Божим лицем. 
 
Ідею, образи, стиль, ритм, мелодику, усю систему 

віршування, а головне ефект цілого передано 
М. Зеровим настільки віртуозно, що переклад хочеться 
перечитувати і тим насолоджуватися, а не розбирати 
на деталі майстерності, щоб розкласти їх по поличках. 
У магічному галопі метафор, порівнянь, символів, у 
стрімкій навалі анафор та рим, у грі семантичних пере-
гуків та відлунь ті деталі роботи, напруги пошуку, мож-
ливі творчі муки й недогляди просто непомітні. У потоці 
поетичного мовлення вони цілком природно губляться, 
бо захищені від руйнівного аналізу цілісним враженням, 
станом душі, катарсисом – тим моментом істини, який 
до складників не зводиться або на складники й не роз-
кладається. Метод вдумливого уповільненого читання, 
текстуального аналізу, що його проповідували А. Тейт, 
Р. Барт та інші неокритики, від тих галопу й навали, а з 
тим і від мантричної ідеї могуті праведного Всевишньо-
го залишить хіба що логічний скелет або діркасте ме-
реживо кодів. Для бранців методу це елітне знання, а 
для митця слова – шашлик з Фенікса поезії і Жар-птиці 
істини. Протей перекладу осягає поета властивими  
поезії засобами, що відповідають пізнавальній меті в мис-
тецтві, а з тим і справі розуміння твору самого мистецтва. 
Протеїчна емпатія, вчування в автора не вгрузає в ана-
ліз аж так, щоб фатально заціпеніти, як та стонога, що її 
до скону спантеличило запитання "Як ти ходиш, примуд-
ряючись переставляти стільки ніг?" До речі, для свого 
перекладу М. Зеров у О. Толстого майже нічого не запо-
зичив, лише діброви (конкретизація лісу – forest) і вогонь: 
"ніздрям уже не пашіти вогнем". В оригіналі гордий подих – 
breath of his pride, у російській версії поетизм "гордой 
силы огонь" [1, с. 329–331]. Пашіти вогнем (полум'ям) – 
бути розгарячілим, рум'яним, червоніти, пекти раків, на-
ливатися жаром (кров'ю). Таж ідеться не про дівчачі що-
ки, а про конячі ніздрі, а тому з фразеологізму випирає 
буквальне значення – вогонь із ніздрів, обертаючи коня 
на дракона. Словом, це сумнівний хід. Та чи зауважують 
його декламатор і слухач? Хіба не є така заувага недолі-
ком самого методу повільного читання?.. 

А втім, для певності є шанс і сенс вкотре випробува-
ти його можливості. Щоб відчути, наскільки близько 
окрилений (чи скутий? обтяжений, мов бодлерівський 
альбатрос?) викінченою версифікаційною формою 
М. Зеров осягнув своїм тлумаченням зміст поезії Бай-
рона, подумки скиньмо на якусь хвилю з нього крила 
(чи пута? вериги?) і перекладімо оригінал аналітичним 
підрядником, по можливості зберігаючи й синтаксис. 
Само собою, переказ поезії – не вірш, а все ж таки деякі 
характерні риси поетичності така проза утримує, при-
наймні вони з неї проглядають або в ній вгадуються.  

"Ассірієць звалився (напав, накинувся, упав – у 
знач. раптово насунувся, зненацька з'явився), наче вовк 
на овечу кошару (отару), / І його когорти сяяли в пурпурі 
й золоті, / І блиск їхніх списів був, немов зірки на морі 
Галілейськім, / Коли синя хвиля котиться вночі по його 
глибоких водах. // Мов листя лісове, зелене влітку 

(букв. коли літо зелене), / Виднілося воїнство (host – 
поетизм, пор. army) з прапорами при заході сонця. / 
Мов листя лісове, розкидане осіннім вітром (букв. коли 
осінь подула), / Лежало воїнство вранці зів'яле й розси-
пане (у знач. покотом вкриваючи землю, strown – ар-
хаїзм). // Бо Янгол Смерті розправив (простер) крила на 
порив вітру / І, пролітаючи (над військом), дихнув в об-
личчя ворогові (foe – поетизм, пор. enemy), / І мертві очі 
поснулих (ратників) стали холодно-воскові, / І серця їхні 
лише раз здригнулися (стрепенулися опираючись), і за-
стигли навіки. // І лежав там кінь (бойовий скакун, steed – 
поетизм, пор. horse) з розверзнутою ніздрею, / Та з неї 
не вилітав його гордий подих (та він не дихав гордо), / І 
піна від задишки (ядухи, вибрано звуконаслідувальне 
gasp з ряду синонімів choke, pant, strangle, out of breath, 
stifle, smother, throttle, suffocate, burke, jugulate тощо) бі-
ліла на траві, / Холодна, наче бризки від хвилі, що б'єть-
ся об скелю (від прибою на камені). // І лежав там верш-
ник потворний (спотворений, понівечений) і блідий, / З 
росою на брові (чолі) й іржею на кольчузі (броні, панци-
рі). / І в наметах мовчанка запала (мертва тиша стояла), / 
І стяги (знамена, прапори, бойові хоругви) були самі (по-
кинуті), / І списи (ратища, кавалерійські lances, пор. заг. 
spears, легкі короткі javelins для кидання і довгі піхотні 
pikes) не підняті (слід гадати, розкидані на землі), і сурма 
не сурмила. // І вдови Ашура гучно голосять (голосно 
побиваються в зáводах), / І побито ідолів у храмі Ваала / 
І могутність невірного (неєврея-іновірця), яку не розбито 
вщент (не вражено, не знищено) мечем, / Розтанула, мов 
сніг, перед поглядом Господа".  

Звичайно, цей філологічний дослід не має ілюзійних 
претензій ні на байронівський підпис чи схвалення, ні 
на участь у безкінечному спорі між прибічниками і про-
тивниками перекладу поезії прозою – тому спорі, що 
його Т. Сейворі подає як пару взаємовиключних вимог 
[20, с. 52], – замість визнати, що кожний з видів пере-
кладу може мати своє призначення. Найкраще осягти 
поезію можна лише властивими їй формами. Найкраще 
представити поета може тільки поет. Жодна критика не 
здатна змагатися тут з талановитим перекладачем. 
Натхненний власний переклад і є найкраща критика 
перекладача-попередника, що доводить і приклад 
М. Зерова. Переклад поезії поезією, і то правдивий, 
непідробний, що його можна цитувати під іменем авто-
ра, – завжди чудо. Більшості людей, яка за браком хис-
ту або через непевність у своїх силах навіть не береть-
ся за таку справу, важко повірити в її успіх. Тому й ши-
риться забобон, що поезія неперекладна, а з ним утвер-
джується і спірний звичай тлумачити класичний вірш 
прозою чи верлібром і видавати набір вихоплених, сяк-
так скомпонованих окремих ознак поезії за її самобутнє 
ціле, приписуючи такий нехарактерний синтез авторові. 
Крилатим стало й визначення Р. Фроста: "Поезія – це 
те, що втрачається в перекладі". Поет, щоправда, не 
уточнив, який саме вид перекладу він має на увазі. Чи 
не той полегшений, за Новалісом граматичний, що ним 



ISSN 1728–2683             ІНОЗЕМНА ФІЛОЛОГІЯ. 1(53)/2021 ~ 63 ~ 

 
в Америці М. Найдан і П. Фединський видають тепер 
англомовного Т. Шевченка?.. Зрештою, перекладність – 
явище динамічне, зумовлене багатьма чинниками, зок-
рема й самою природою поезії, її покликом до умів та 
сердець, до уяви, до того людського єства, якому вірно 
служать усі етномови, об'єднані цією службою в єдину 
загальнолюдську здатність. Долання поезією мовних 
бар'єрів – чудо, але воно – факт. Зеровський взірець 
перекладу спонукає не до правок у якихось деталях, які 
тут заледве можливі, адже він ще й документ історії, – 
його артистизм подвигає до спроб творчого насліду-
вання й суперництва. Слід гадати, що такі спроби (далі 
розглянемо дві) не обійшлися й без зеровської школи 
аналізу. Сучасна критика пропонує нові шляхи вглиб 
слова. Критиці годі заперечувати, коли вона дотепно 
зауважує, що на відміну від митця вона не вміє навіть 
смажити яєчні, але це не заважає їй розбиратися, яка 
та яєчня на смак. Є смак творчості. Є творчість на всяк 
смак. Є право на свій смак. Та коли справа впирається 
в талант, у пошук, плекання чи визнання його, притча 
про стоногу розв'язує конфлікт між кантівською засадою 
"від знання до вміння" ("von Kennen zum Können") і ге-
ґелівським застереженням у передмові до "Науки логі-
ки", що знання логіки так нам допомагає думати, як 
знання фізіології – перетравлювати їжу… 

У "Поразці Сенахериба" переплітається розмаїття 
символів, дискурсів, семіокодів, тут взаємодіють (виро-
стають один з іншого, стикаються, взаємно увиразню-
ються тощо) код віри, або сакральний (Angel, Baal, 
Lord), а з тим і сили духу та культовий (idols, temple), 
код військової потуги (host, might) та її атрибутів (co-
horts, spears, banners, mail, lancers, trumpet, sword), ко-
ди життя і смерті (з 2 по 5 строфу тема смерті провідна 
і доходить натуралізму), анатомічний (wings, face, eyes, 
hearts, nostril, brow; heaved, breath, gasping, glance), 
коди часу і простору, історичний, географічний (Galilee, 
Ashur), пір року (Summer, Autumn, танення снігу – знак 
зими і весни), часу доби (sunset, morrow), природи 
(stars, sea, wave, withered, blast, foam, turf, spray, rock, 
surf, dew, rust, melted, snow), в т. ч. флори і фауни 
(leaves, forest, wolf, fold, steed), код живопису, зокрема 
світла й кольору (gleaming, purple, gold, sheen, blue, 
green, white, pale), звуковий (silent tents, unblown 
trumpet, loud wail), етнологічний (the Assyrian, the 
Gentile), родинний (widows), психічний чи й ритуальний 
(wail). У підтексті, натяком є навіть християнський об-
раз: fold – мирна паства, яка не противиться злу на-
силлям. Ім'я Сенахериб – а ім'я Р. Барт вважав коро-
лем означників – належить зразу до кількох кодів: Се-
нахериб – ассирієць (синонім збірного поняття the As-
syrian), постать сивої давнини, владний імператор, 
могутній завойовник, вірянин, чий головний у пантеоні 
бог – Ашур. Тому в назві твору – романтично умовній, 
натхненній Святим Письмом, історично неправдивій – 
ім'я створює широкий контекст для сприйняття образів 
та провідної ідеї Байрона.   

Доскіпливий критик, переходячи з декламації на 
уповільнене читання, безперечно, помітить у М. Зерова 
недоречне порівняння ангела смерті з бурею, тобто 
заміну величі тихого, упевненого спокою на гнівний 
шум. Ще й зауважить, що "Ваала кумир" – алогізм, яко-
му бракує слова "храм", бо Ваал сам кумир, у якого 
кумирів бути не може (власне, кумир у прямому зна-
ченні – ідол як статуя, але така двозначність ще більше 
спантеличує). Впадають в око семантичні повтори: "го-
ріло, як жар" – "не пашіти вогнем", "корогви" – "стяг", 
"упав" – "впали", "меч" – "мечем", "німе" – "німі". Утім, 
сам Байрон таких лексичних перегуків не уникає: в ори-
гіналі, крім повторів, що служать симетрії та ритму, є 

breathed, breath і gasping, blown, blast і unblown, Death і 
deadly, двічі фігурують banners. Поетичний текст легко 
ділиться на слова, коди (тематичні лексикони), порів-
няння, метафори, речення (смислові чи музичні фрази), 
строфи. Та чи розщеплюється на складники цілісне 
враження, поетичне осяяння, стан катарсису, мить іс-
тини? Чи передається художній образ технічним понят-
тям (терміном), якщо конкретика образу в живому кон-
тексті воліє говорити сама за себе, без посередництва 
загальника? Чи піддається емоція логічному аналізу? 
Йдеться не про збудники емоції чи її причини – залиш-
мо це психоаналізу, а про саму емоцію – феномен ес-
тетичний. Поза сумнівом, як будова, як розгорнене в 
звуко-писемних вимірах текстотворення поезія в кож-
ному своєму постанні, відновленні, програванні виникає 
з мови закономірно, і нам цікаво, як це відбувається. Та 
якби емоційний ефект художнього цілого зводився до 
визначеного набору засобів, спонук та передумов, пи-
сати поезію і перекладати Байрона змогла б і машина.  

Після М. Зерова "Поразку Сенахериба" переклав 
Д. Паламарчук, поет надзвичайно драматичної долі, 
який пройшов "університети" Г. Кочура – від каторжан-
ського концтабірного в Інті до вільнішого в Ірпені, що 
тривалий час був дулею в недремне око КГБ як місце 
паломництва української інтелігенції. Г. Кочур вчився у 
М. Зерова в КІНО, знався з М. Рильським, М. Драй-
Хмарою, О. Бургардтом, П. Филиповичем і своє кредо 
разом з пієтетом до неокласиків передав своєму учневі. 
Добре сходивши у 80-х роках маршрут з 
вул. Д. Паламарчука, 45, до вул. Г. Кочура, 12, в Ірпені 
(в нинішніх назвах) і мавши честь долучатися до розмов 
двох майстрів про переклад, автор цих рядків може з 
певністю говорити про цей пієтет. Але краще доводить 
його Паламарчуків переклад вірша Байрона. Журнал 
"Всесвіт" 1961 р. подав твір як "Сенахерібова поразка" 
[4], а в "Ліриці" Байрона 1982 р. [3, с. 96–97] було віднов-
лено зеровську версію назви. Само собою, переклад, 
хай до нього й доклалася рука та зір майстра слова, 
робився усно і просить голосу.  
 

Ассірієць упав, наче вовк до кошар, 
Пломенів на полках злота й пурпуру жар. 
Списів сяйво було, наче зорі рясні, 
Що на водах тремтять в Галілеї ясній. 
 
Ніби листя в гаю, коли літо в порі, 
Було військо чуже при вечірній зорі. 
Ніби листя в гаю, коли осінь дихне, 
Вдень розметане скрізь було військо гучне. 
 
Ангел смерті над ним свої крила простер 
І в обличчя дихнув, і напасник помер. 
Обважніли серця в тих, що падали ниць, 
Лиш відсвічує смерть із відкритих зіниць. 
 
Онде кінь розпростерся, із ніздрів тонких 
Гордий подих не б'є, так як перше, із них. 
Смертна піна коня, що стекла на траву, 
Схолодніла, як вал в темну ніч грозову. 
 
Зблідлий вершника труп ген лежить на землі, 
І заржавлений щит, і роса на чолі. 
І знамена, і списи покинуті тут, 
Тихо в шатрах безмовних, і сурем не чуть. 
 
Тільки плач по Ассирії, вдовий, важкий, 
І повергнуті в храмі ваальські божки. 
Міць поган, яку меч подолати не зміг, 
Перед блиском господнім розтала, як сніг. 

 

Як бачимо, перший рядок і перша рима в перекладі 
Д. Паламарчука – цитати з тексту М. Зерова. У латент-
ному коді фахової етики це знаки визнання заслуг по-
передника і свого учнівства, шанобливий лицарський 



~ 64 ~ В І С Н И К  Київського національного університету імені Тараса Шевченка ISSN 1728-3817 
 
уклін. Таке схиляння перед авторитетом вчителя-
майстра надає творчому виклику учня особливої вишу-
каності та щему, але й зобов'язує вивищити собі планку 
вимог, щоб бути гідним суперником. Ця вища планка 
вже відбиває черговий, повоєнний етап розвитку літе-
ратурної мови, яка, переживши потрясіння і кризу  
30-40-х, вийшла в новому поколінні поетів на нові твор-
чі рубежі. Принаймні читач ХХІ ст. відчує, що мова 
Д. Паламарчука чимось йому ближча, як відчуває він ту 
саму різницю між перекладами, скажімо, П. Тичини і 
Д. Павличка або раннього і пізнього В. Мисика. Як відо-
мо, мова перекладів старіє значно швидше, ніж мова 
оригінальних творів. Зате ідіолект перекладача впро-
довж тривалого творчого життя має більше шансів син-
тезувати зовнішні впливи. Через це – хоч були, ясна 
річ, і вагоміші чинники – зрілий В. Мисик нещадно по-
правляв свої ранні переклади з Р. Бернза. Утім, ідеться 
про мову того самого століття, а тому й про доволі тон-
ке, на позір незначне зрушення в ній, яке варто поли-
шити тут на суд відчуття, а не лінгвістичного екскурсу, 
щоб відзначити основне: намічену собі планку 
Д. Паламарчук узяв віртуозно, і то цілком згідно з по-
няттями неокласиків про мову і музику перекладу, про 
вірність оригіналові в його найістотніших і найхарактер-
ніших рисах, версифікаційних зокрема. Вже в другому 
рядку перекладу завдяки алітерації чутно, як тріпочуть 
від вітру знамена ассирійського війська, хоч їх тут і не 
згадано – вони фігурують аж у п'ятій строфі вже покину-
тими. У другій строфі філігранно передано симетрію і 
синтаксис непарних рядків. Це справжнє диво, бо ж 
переклад зроблено з мови аналітичного ладу. 

Знову ж таки, коли спроба розгадати секрет худож-
нього ефекту переходить від виголошення поезії і спо-
стереження за живою реакцією слухачів до текстуаль-
ного розбору й зіставлень, то всяк мусить зауважити, 
що у Д. Паламарчука військо напасника гучне і гине 
вдень, падаючи, отже бадьорим і готовим до бою, а не 
лежачи незрушно покотом у нічному сні, на ранок вже 
мертвим. Зеровське "І мертвота склепила повіки бійця" 
(eyes… waxed deadly) логічно обернулося на "Лиш від-
свічує смерть із відкритих зіниць", стан навічно застиг-
лої миті свідомості, а не сну. Тому й серця не стрепе-
нулись лиш раз від подиху ангела смерті, а обважніли, 
що є поверненням до М. Костомарова. Розплющені очі 
мерця – вже літературне кліше. І все одно це образ 
вражаючий, бо суперечить поняттю про смерть, апе-
люючи до архетипу: закрити очі і означає померти, зі-
ниці закривають покійнику, щоб не шукав супутника в 
потойбіччя, інакше кажучи, щоб уникнути погляду смер-
ті, застерегтися самому від старої з косою. Заржавле-
ний щит – цілком адекватна функціональна заміна, 
прийом доволі поширений у сучасному віршованому 
перекладі, часто неминучий, зумовлений самою приро-
дою міжмовної метаморфози. Утім, він може бути й 
просто улюбленим, характерним для чиєїсь системи 
праці. Ясно, що М. Зеров, вихований на автентиці антич-
ної деталі, яку він вважав за стиль, на Гомеровому опи-
сі щита Ахіла, де годі щось опустити чи поправити, на 
перекладах з Горація, Вергілія, Овідія, Лукреція, Катул-
ла, Ювенала та інших давньоримських поетів, уникав 
занадто сміливих предметних аналогій і старався мак-
симально послуговуватися в перекладі арсеналом ав-
тора або принаймні відходити від нього недалеко, щоб 
досягти відповідного художнього ефекту. Тому в його 
тлумаченні замість іржі на кольчузі у вершника ржа на 
зброї. Заміну зроблено в межах одного кола понять, і то 
в ритм вірша, де важить кожен склад, а в цілому лако-
нізм вираження. Д. Паламарчук щитом повернув обра-
зу предметну конкретність, але це той самий прийом 
перекладу, що і в М. Зерова. Чого майстер, на жаль, не 
взяв ні у Байрона, ні у М. Зерова, то це географічної 

прив'язки вдовиного "плачу по Ассирії" до міста Ашур. 
Через це зона дії предиката переходить з 5-ї в 6-ту 
строфу: вдови голосять в "шатрах безмовних" своїх 
мертвих чоловіків. Сумнівні у М. Зерова "Ваала кумири" 
спровокували появу у Д. Паламарчука "ваальських бож-
ків". Певно ж, малися на увазі ассирійські божки, бо на-
віть у метафоричній назві храму ім'я бога Ваал не зату-
шовується. Недогляд тим більш прикрий, що його можна 
легко поправити на двозначну синтаксу, полишивши сенс 
місцю і розміру паузи: "І повергнуті в храмі Ваала божки". 
У Байрона не лише Творець зі своїм посланцем Янголом 
Смерті – сила піднесено спокійна і незворушна, таким є і 
образ природи духовно нескореного краю, що йому про-
тиставлені шумливі ассирійці. Перекладач же услід  
своєму вчителю-неокласику вносить в цей образ еле-
мент неспокою, сум'яття, коли не переполоху. Пор.: "зорі 
небес / В глибині галілейських схвильованих плес" у 
М. Зерова і "зорі рясні, / Що на водах тремтять в Гали-
леї" у Д. Паламарчука. Також у багатозначному слові 
"вал", що замінило "прибій", за браком контексту годі 
вгадати високу хвилю – прочитується радше міський 
мур, схолоднілий від дощу з грозою.  

Такі парадокси уповільненого читання, яке перево-
дить в логіку понять те, що хоче жити у своїй подобі і 
судженню опирається. Надто в поезії романтичного 
почуття, де є символи і канони віри, бо поезія думки, 
або філософська лірика, допускає чи навіть стимулює 
полеміку, розвиток ідей та понять, не вимагаючи конче 
висловлюватися засобами поезії. Протеї перекладу 
добре знають, що в мить поетичного осяяння емоцій-
ний образ, витворений романтиком, важко піддається 
логічному аналізу, а в стрімкій ритмічній побудові не 
піддається йому взагалі, традиційно кидаючи виклик 
буденщині здорового глузду. А тому часто покладають-
ся більше не на логіку чи граматику, котра не завжди й 
логічна (якби вона була цілком логічна, навряд чи було 
б розмаїття мов), а на той небуденний зв'язок між сло-
вами, що його забезпечує архітектоніка звучання вірша. 
Е. По бачив принадність поезії в тій загадковій невизна-
ченості, яку надає словам музика. Поезія, казав він, – 
це музика, поєднана з ідеєю, ідея без музики – проза 
[10, с. 6]. "Поразка Сенахериба" – музичний твір, у яко-
му ідея і підпорядковані їй поняття просякнуті невідлуч-
ним від неї почуттям. Очистити символи віри від емоцій, 
щоб змоделювати раціональну схему, тут ніяк не випа-
дає. За Р. Якобсоном, виражений гнів чи іронія – це теж 
інформація [18, c. 199], проте інформація про емоцію – 
ще не емоція завдяки інформації, а саме така мета у 
поета – виразивши себе, викликати почуття, добитися 
співпереживання, емпатії. Мало того, словом, наголо-
шує О. Потебня, "не можна передати іншому своєї дум-
ки, а можна лише пробудити в ньому його власну", сло-
во виражає думку "лише настільки, наскільки служить 
засобом її створення", і "тільки тому, що зміст слова 
здатний рости, воно може бути засобом когось розумі-
ти". Через те зміст поезії і мистецтва загалом – невичерп-
ний [14, с. 129–131]. 

Тлумачення може бути різним, але не будь-яким. 
Міцний горішок чи й камінь спотикання для переклада-
ча поезії – синтаксис, адже він належить не лише етно-
мові, а й ідіостилю, котрий при перебудові тексту, а 
радше при творенні нового з наявних ресурсів іншої 
мови, де інші і стильові традиції, має залишитися унікаль-
ним, автентичним, незайманим, не обертаючись на 
перекладацький або епігонський. Спроби довільного 
перерозподілу слів у вірші, гри в дитячий "конструктор" 
закінчуються зазвичай кривотлумаченням. Утім, навіть 
майстрів перекладу, як бачимо, іноді захоплює ця гра, 
адже в ній можна дослідно шукати нових способів образо-
творення. Що й казати, взаємодія слів (і вужче – лексич-
них значень) у поезії аж ніяк не зводиться до універсаль-



ISSN 1728–2683             ІНОЗЕМНА ФІЛОЛОГІЯ. 1(53)/2021 ~ 65 ~ 

 
них правил формальної логіки чи норм граматики. А про-
те законам, за якими твориться і живе поезія – чи то  
поезія чистого розуму, чи голого почуття, а найчастіше 
все-таки сплаву почуття і думки – годі відмовляти у своїй 
самобутній логіці, зокрема і причинно-наслідковій. При-
наймні, якщо перефразувати пушкінського Сальєрі, пе-
ревіряти гармонію алгеброю не заборониш, бо ж всяк не 
промине можливості матеріально пояснити викресаний у 
свідомості образ, коли цікавиться, чи залишається сама 
собою в репродукціях Мадонна Рафаеля… 

Цікавим у цьому плані дослідом слід визнати пере-
клад "Розгром Сенахериба" киянки В. Богуславської, 
відомої своїм сміливим експериментаторством, творчою 
несамовитістю, одержимістю шукача нових способів пе-
ревираження. На сьогодні в Україні вона переклала най-
більше творів Байрона. Її Байрон, в т. ч. і "Розгром Сена-
хериба", з'явився книжкою 2004 р. [5]. Окремо 2006 р. 
побачили світ потрактовані нею "Сатири і поеми" Байро-
на, а 2007 р. – дерзновенна версія "Дон Жуана", якою 
поетеса кинула виклик тлумаченню С. Голованівського. 
Та для зіставлень "Розгрому" з оригіналом, "Погибеллю" 
і двома "Поразками" візьмімо поправлений у 2-му і  
8-му рядках текст, опублікований 2013 р. у "вибраних 
перекладах" [6, с. 258–259], в якому, слід гадати, пере-
кладачка за тривалий період утвердилася (хоча має 
право та шанс не вважати його остаточним): 
 

Ассирійці бо вдерлись, як в кошару вовки. 
Злотом-пурпуром сяяли їхні полки. 
Списи, ніби у морі рій зірок осяйних, 
Що вихлюпують хвилі Галилеї до ніг. 
 
Ніби листяна влітку зеленава імла, 
Їх знаменами в небі захід сонця пала. 
Та, як листя осіннє з лісових верховіть, 
Слави їх сухозлотиця враз облетить. 
 
Ніби Янголом Cмepтi простерті крилá, 
Ворогам ув обличчя дихнула імла, 
І в посклілих очах жах i холод застиг; 
І серця їм змертвіли, і заціпило крик. 
 
Полягли їхні коні, здичавілі в одне, 
Але знову в погоню горда воля жене. 
В закривавленій піні, у збілілім багні, 
Збиті градом каміння, ще тріпочуть вони. 
 
І знеможених вершників смерть безжально вража, 
Кров на чолах рясніє, і на латах іржа. 
І нікого у шáтрах при знаменах нема, 
І не кличе знаменно вже до бою сурма. 
 
Вдів Ашшура волання накриває, мов шквал, 
І потрощеним ідолом зотліває Ваал. 
Незборимий бо меч гартувавши на герць, 
Сніжним відсвітом слави овіває Творець. 

 

Суворий критик зразу відзначить, що переклад 
В. Богуславської аритмічний, не передає відчуття нава-
ли ассирійців, кінського галопу і в багатьох відношеннях 
відступає від засад неокласиків назад до М. Костомарова. 
Чіткий анапест М. Зерова і Д. Паламарчука, у яких 
скрізь у рядках по 12 складів, а цезура здебільшого ді-
лить рядок навпіл (у чому Д. Паламарчук послідовніший 
від М. Зерова) замінено на стрибання від 12 до 
14 складів. Двічі – у першому і передостанньому рядках – 
ріже слух ще й недоречний заповнювач ритму "бо", 
прийом характерний для початківців (як-от для ранньо-
го В. Мисика). "Рій зірок" на хвилях – образ сміливий, 
оригінальний, і хоч у Байрона рою нема, рій не псує 
загальної картини так, як загадковий майбутній час діє-
слова у вислові "Слави їх сухозлотиця враз облетить" 
(вар. 2004 р.: "Опаде їхня слава, сухозлотно злетить"; 
сухозлітка – тонка декоративна пластинка золота, та-
кож золотисті чи сріблясті нитки, якими вишивають 

знамена, ризи, шати). Це явно не Байрон. Янгол Смерті 
сховався у порівняння, зате "Ворогам ув обличчя дих-
нула імла", либонь, "зеленава" з попередньої строфи. У 
яку "погоню горда воля жене", куди, за ким, коли ніхто 
не тікає, адже перед військом мури, які захищають міс-
то? "Вдів Ашшура волання накриває" – кого? Чи накри-
ває вдів чиєсь волання? Така амбівалентність синтак-
сису (як і вислів "не кличе знаменно… сурма") – це вже 
не романтизм, а модернізм, непідвладний потік свідо-
мості. Збіліле багно, град каміння, кров (замість роси) 
на чолах, сніжний відсвіт слави – це все не Байрон. Ще 
є якась метафорична логіка у неточному вислові "ідо-
лом зотліває Ваал" (це місце не вдалося жодному пе-
рекладачеві), але про меч, що його Творець "овіває 
відсвітом слави", сказано зовсім протилежне ідеї авто-
ра. Зрештою, така ціна методи "конструктор", коли тлу-
мач, не зважаючи на синтаксис автора, вибудовує з 
окремих слів-відповідників і доданих своїх подобу відо-
мого твору, покладаючись на те, що оригінал, а з ним і 
попередні переклади допоможуть зрозуміти зміст ново-
го тексту як вторинного знака. Адже будь-який текст, 
асоціюючись зі схожим, здатен перебирати на себе бо-
дай якусь частку його значень. До того ж, множина пе-
рекладів інтертекстуальна в принципі, бо своєю взаємо-
дією забезпечує поезії нову якість. 

Помилкою було би вважати, що переклад 
В. Богуславської нічого не додає до попередніх версій, 
марний і зайвий. У ньому є своє бачення твору, цінне – 
хай комусь це й дивно – відхиленнями, яке напевне 
роздражнить сучасників і заохотить їх до нових пере-
кладів. Є й цікаві розв'язки, як-от у 11–12 рядках: "І в 
посклілих очах жах i холод застиг; / І серця їм змерт-
віли, й заціпило крик". Для симетрії критик дозволив 
собі прибрати тут один склад, замінивши "і" на "й". 
Доскіпливий граматист напевне виправив би "застиг" на 
"застигли", та поезія з цим сперечатиметься, обстою-
ючи однину парного поняття, природну для магії ритму. 
Ще й виставить як довід думку А. Ахматової, що у вір-
шах все має бути недоречним – не так, як у людей: вір-
ші, ніжні і бадьорі, ростуть на втіху людям безсоромно з 
неймовірного сміття... Загалом перекладач поезії, ви-
важуючи значення повнозначних слів, враховуючи їхні 
наголоси та довжину, має більшу свободу у виборі слів 
службових. Скажімо, для порівнянь він має і односкла-
дові "як", "мов", і двоскладові "ніби", "наче", "немов", і 
трискладові "неначе", "нібито" "немовби", і чотирискла-
дові "неначебто", "немовбито" тощо. Що змінилося від 
того, що Д. Паламарчук, беручи перший рядок у 
М. Зерова, замінив "ніби" на "наче"? Буцімто й нічого, 
крім… музики, адже "наче" є у нього і в третьому рядку. 
Дрібниці? Хтось скаже: нема дрібниць у поезії! Вся  
поезія – це оте "ледь-ледь"! Інший заперечить: коли 
нема дрібниць, то й ієрархії цінностей нема, нема клю-
чових образів, нема над чим перекладачеві й думати, 
бо переклад тоді неможливий або він робиться геть 
бездумно, абияк, лише на хвилі суб'єктивного почуття, 
на миті імпресіоністичного натхнення… До речі, імпре-
сіонізм у живописі мав доволі раціональну теорію, а на 
ділі випередив чимало відкриттів в оптиці і психології. 
Поетика і практика перекладу не можуть базуватися на 
ідеях "комплексу відчуттів", соліпсизму, непізнаваності 
поезії лише на тій підставі, що в поезії важать неповтор-
на особистість, інтуїція, душа.  

Завершуючи наш екскурс у творчу майстерню, де, 
як ми пересвідчилися, естафета перекладачів вірша 
Байрона веде свій полілог, а школа М. Зерова має не-
проминальне значення, годиться повідомити, що перша 
читачка цієї розвідки В. Богуславська прислала авторо-
ві свій новий переклад. Свою версію поетичного прочи-
тання вірша надіслала і друга читачка – залюблена у 
неокласиків О. О'Лір (О. Бросаліна). Сучасний розвиток 



~ 66 ~ В І С Н И К  Київського національного університету імені Тараса Шевченка ISSN 1728-3817 
 
мистецтва перекладу в Україні дає підстави сподівати-
ся на появу цілої вервечки свіжих поетичних тлумачень. 

 
Список використаних джерел 
1. Английская поэзия в русских переводах. XIV–XIX века / Сост. 

М. П. Алексеев, В. В. Захаров, Б. Б. Томашевский. На англ. и русск. яз. – 
Москва: Прогресс, 1981. – 684 с. 

2. Анналы Синаххериба. "Призма Тэйлора". / Пер. и коммент. В. А. Якоб-
сона. Доступ: http://archive.is/20130113124119/http://www.biblicalstudies.ru/ 
Lib/Epigraph/15.html#selection-625.2371-625.2427. 

3. Байрон Дж. Лірика / Джордж Гордон Байрон; Упоряд., перекл. з 
англ. Д. Паламарчука; Передм. Л. Герасимчука. – К.: Дніпро, 1982. – 150 с. 
(Перлини світової лірики). 

4. Байрон Дж. Сенахерібова поразка / Джордж Гордон Байрон; Пе-
рекл. Д. Паламарчука. – Всесвіт. – 1961. – № 7. – С. 25. 

5. Байрон Дж. Твори / Джордж Гордон Байрон; Пер. з англ. 
В. Богуславської. – К.: Дух і Літера, 2004. – 376 с. 

6. Богуславська В. Відблиски. Вибрані переклади з рос., англ., укр. 
мов / Валерія Богуславська. К., 2013. – 390 с.         

7. Ґадамер Г.-Ґ. Істина і метод. У 2 т. / Ганс-Ґеорґ Ґадамер. – Т. 1. 
Герменевтика І: Основи філософської герменевтики / Пер. з нім. 
О. Мокровольського. – К.: Юніверс, 2000. – 464 с. 

8. Збірникъ творівъ Іереміі Галки / [М. І. Костомаров]. – Одеса: 
Друк. Францова, 1875. – 373 с. Доступ: https://archive.org/details/ 
zbirnyk1875/page/n361/mode/2up 

9. Зеров М. Українське письменство ХІХ ст. Від Куліша до Винничен-
ка: Лекції, нариси, статті / Микола Зеров. – Дрогобич: Відродження, 
2007. – 568 с. 

10. Злобин Г. Эдгар По – романтик и рационалист / Г. Злобин // 
Э. По. Стихотворения. Проза. – Москва: Художественная литература, 
1976. – С. 5–29. 

11. Кундзіч О. Творчі проблеми перекладу / Олексій Кундзіч. – К.: 
Дніпро, 1973. – 264 с. 

12. Лессінг Г.-Е. Лаокоон, або Про межі живопису і поезії / Пер. з 
нім. Є. Поповича // Г.-Е. Лессінг. Мінна фон Барнгельм. Емілія Галотті. 
Лаокоон: П'єси, трактат / Передмова Б. Гавришкова. – К.: Дніпро,1976. – 
С. 169–315 с. 

13. Наш Лукаш. У 2 кн. / Упоряд. Л. Череватенко. – Кн. 2. – К.: Вид. 
дім "Києво-Могилянська академія", 2011. – 639 с. 

14. Потебня А. А. Мысль и язык / А. А. Потебня. – К.: Синто, 1993. – 
192 c. 

15. Русские писатели о переводе (ХVIII–ХХ вв.) – Ленинград: Со-
ветский писатель, 1960. – 696 с. 

16. Тисячоліття. Поетичний переклад України-Русі: Антологія / Упо-
ряд. і автор передм. М. Н. Москаленко – К.: Дніпро. 1995. – 693 с. 

17. Чуковский К. И.  Высокое искусство / Корней Чуковский. – Моск-
ва: Советский писатель, 1968. – 383 с. 

18. Якобсон Р. Лингвистика и поэтика / Р. Якобсон; пер. с англ. 
И. А. Мельчука // Структурализм: "за" и "против". Сб. статей. – Москва: 
Прогресс, 1975. – С. 193–230. 

19. Luckenbill, Daniel David. The Annals of Sennacherib. Oriental Insti-
tute Publications. Vol. 2. 1924. Reprint, Ed. by James Henry Breasted. The 
University. of Chicago. 1994. – 196 p. Access: https://oi.uchicago.edu/ 
sites/oi.uchicago.edu/files/uploads/shared/docs/oip2.pdf 

20. Savory, Th. The Art of Translation / Theodore Savory. – London: 
Jonathan Cape, 1968. – 196 p. 

21. Sennacherib Prism. Access: http://www.kchanson.com/ANCDOCS/ 
meso/sennprism1.html. 

 
Надійшла  до  редколег і ї  02 .0 7 . 21  

 
Vitaliy RADCHUK, PhD Sci. (Philol.), Assoc. Prof. 
Taras Shevchenko National University of Kyiv, Kyiv, Ukraine 

 
MYKOLA ZEROV, TRANSLATOR OF THE DESTRUCTION OF THE SENNACHERIB BY BYRON 

 
The study highlights the key creative principles of the translation workshop and school of the neoclassical poet and literary expert Mykola 

Zerov by giving a critical analysis of his translation of Byron's poetic masterpiece "The Destruction of Sennacherib" and comparing it with the 
interpretations of Mykola Kostomarov, Dmytro Palamarchuk and Valeria Boguslavska. The content of the verse is considered genetically, namely in 
the context of the views of the Romantics on translation and against the background of evidence of the events of 701 BC given in the cuneiform 
Annals of Sennacherib and in the Bible, the myth of which was a source of inspiration and imitation for the poet. Byron's work is interpreted as a 
hierarchical polysystem of artistic codes, which is done with the help of system analysis and by "slow reading", that is through the prism of 
structural semiotics; and it is also treated in terms of the functional purpose of poetry, in particular from the standpoint of hermeneutic axiology 
and receptive aesthetics, as a piece that is valuable for its direct artistic effect on the reader and the listener, which the translator must convey first 
and above all. Touching upon the problem of the way of cognition of poetry and its reproduction in another language, the essay advocates the idea 
of translatability of poetry and a full-fledged poetic translation. Along with it, it supports the humanistic tradition of the neoclassicists, prominent in 
their critiсal studies and in the production of knowledge by them, defending it from the totalitarian-bureaucratic intrusion of scientometric 
formalism and other encroachments on the freedom of creativity. 

Keywords: Zerov, Byron, Sennacherib, poetry, translation, neoclassicism, romanticism, content, entity, style, method, code, analysis, function, 
logic, emotion, word. 
 

References 
1. Angliyskaia poeziia v ruskih perevodah. XIV–XIX veka. (1981). Moscow: Progress (in English and Russian). 
2. Annaly Sinnahheriba. "Prisma Teilora". Translated and commented by Vladimir Yakobson. Access: http://archive.is/ 

20130113124119/http://www.biblicalstudies.ru/Lib/Epigraph/15.html#selection-625.2371-625.2427 (in Russian). 
3. Byron, George. (1982). Liryka. Compiled and transl. by Dmytro Palamarchuk. Kyiv: Dnipro (in Ukrainian). 
4. Byron, George. (1961). Senaheribova porazka. Transl. by Dmytro Palamarchuk. In: Vsesvit, № 7, p. 25  (in Ukrainian). 
5. Byron, George. (2004). Tvory. Transl. by Valeria Boguslavska. Kyiv: Dukh i Litera (in Ukrainian). 
6. Boguslavska, Valeria. (2013). Vidblysky. Slected translations from English, Russian and Ukrainian. Kyiv (in Ukrainian and Russian). 
7. Gadamer, Hans-Georg. (2000). Istyna I metod. Vol. 1. Hermenevtyka: Osnovy filosofskoyi hermenevtyky. Transl. by Olexander 

Mokrovolsky. Kyiv: Universe (in Ukrainian). 
8. Zbirnyk tvoriv Yeremii Halky. (1875). Odessa: Frantsov Publ. Access: https://archive.org/details/zbirnyk1875/page/n361/mode/2up 
9. Zerov, Mykola. (2007). Ukrainske pysmenstvo XIX st. Vid Kulisha do Vynnychenka: Lektsii, narysy, statti. Drohobych: Vidrodzhennia 

(in Ukrainian). 
10. Zlobin, Georgiy. (1976). Edgar Po – romanik i ratsionalist. In: Poe, Edgar. Stihotvoreniia. Proza. Moscow: Hudozhestvennaia Litera-

tura (In Russian). 
11. Kundzich, Olexiy. (1973). Tvorchi problemy perekladu. Kyiv: Dnipro (in Ukrainian). 
12. Lessing, Gotthold Ephraim. (1976). Laokoon, abo Pro mezhi zhyvopysu i poesii. In his: Minna von Barnheim. Emilia Galotti. 

Laokoon: Piesy, Traktat. Kyiv: Dnipro, pp. 169–315 (in Ukrainian). 
13. Nash Lukash. (2011). In 2 books. Book 2. Kyiv: KMA Publ. (in Ukrainian). 
14. Potebnia, Olexander. (1993). Mysl I yazyk. Kyiv: Sinto (in Russian).  
15. Russkiie pisateli o perevode (VIII–XX st.). (1960) Leningrad: Sovetsky pisatel (in Russian).  
16. Tysiacholittia. Poetychny pereklad Ukrainy-Rysi. (1995). Anthology by Mykchailo Moskalenko. Kyiv: Dnipro (in Ukrainian). 
17. Chukovsky, Korney. (1968). Vysokoie iskusstvo. Moscow: Sovetsky pisatel (in Russian). 
18. Jakobson, Roman. (1975). Lingvistika i poetica. In: Structuralism: "za" I "protiv". Moscow: Progress, pp. 193–230 (in Russian). 
19. Luckenbill, Daniel David. (1994). The Annals of Sennacherib. Oriental Institute Publications. Vol. 2. 1924. Reprint, Ed. by James 

Henry Breasted. The University. of Chicago. Access: https://oi.uchicago.edu/sites/oi.uchicago.edu/files/uploads/shared/docs/oip2.pdf (in English). 
20. Savory, Theodore. (1968). The Art of Translation. London: Jonathan Cape (in English). 
21. Sennacherib Prism. Access: http://www.kchanson.com/ANCDOCS/meso/sennprism1.html (in English). 

 



ISSN 1728–2683             ІНОЗЕМНА ФІЛОЛОГІЯ. 1(53)/2021 ~ 67 ~ 

 
ПЕРЕКЛАДОЗНАВСТВО  

 
 

УДК 811.11.134.2 
Галина ВЕРБА, канд. філол. наук, доц., 

Олена ОРЛИЧЕНКО, канд. філол. наук, доц., 
Микола ПРИХОДЬКО, канд. філол. наук, доц. 

Київський національний університет імені Тараса Шевченка, Київ, Україна 
 

КОНЦЕПТ "ESPACIO" В РОМАНІ КАРЛОСА РУЇСА САФОНА 
"ІГРИ ЯНГОЛА" ТА В ЙОГО УКРАЇНСЬКОМУ ПЕРЕКЛАДІ 

 
Формування концептів у свідомості представників різних національностей є тривалим, оскільки ці логічні уявлен-

ня є надбанням історичного досвіду й культури. На вербалізації концептів кожного соціуму позначаються географіч-
не положення, історичні події, соціальний та економічний розвиток, естетичні й етичні норми. Усе це робить подібні 
поняття самобутніми і потребує зусиль при необхідності їх адекватного відтворення у відмінних лінгвальних та 
культурних середовищах. Як правило, це відбувається у процесі перекладу художніх творів. З урахуванням зазначено-
го лінгвістами виокремлюється поняття концептуальної картини світу, що являє собою відображення дійсності, 
яке виникає у свідомості окремого представника чи етногрупи в цілому. 

В сукупності різних картин світу категорія "простір" займає чи не головне місце у зв'язку з тим, що є багатови-
мірною і часто поєднується з концептом "час", підтверджуючи те, що людина може сприймати навколишній світ 
лише через ці два поняття (за Кантом). 

З огляду на викладене вище науково перспективною і продуктивною можна вважити спробу проаналізувати особ-
ливості вербалізації концепту "простір" на матеріалі якогось літературного твору та його перекладу, щоб пере-
свідчитись, наскільки адекватно можна передати значення одного поняття інструментом іншої мови. Для такого 
аналізу було обрано урбаністичний гібридний роман відомого іспанського письменника Карлоса Руїса Сафона "Ігри 
янгола" у перекладі В. Шовкуна у зв'язку з тим, що у творах письменника завжди наявний містичний простір, заповне-
ний рухом різних фізичних тіл і об'єктів, який у названому романі Сафона з успіхом бере на себе Барселона, що стає 
персоніфікованим героєм і перетворюється у всеосяжний образ, поєднуючи в собі як позитивні, так і негативні риси 
людського буття. 

Ключові слова: концепт, простір, реальність, містика, урбаністика, маркери. 
 

Сучасний мовний процес характеризується зосере-
дженням науковців на проблемі зв'язку між мовою і ку-
льтурою в уявленні представників різних етногруп, що 
відповідно відображається на мовних картинах світу та 
їх логікомовних одиницях – концептах. Коректна пере-
дача в процесі художнього перекладу концептів, існую-
чих у двох культурах, є на сьогодні одним із актуаль-
них питань, тому що відтворення першоджерела іншою 
мовою несе в собі проблему необхідності подолання 
відстані між двома різними картинами світу зі збере-
женням цілісності задуму, закладеного в оригіналі тво-
ру. Аналогічно метою роботи є окреслення лексико-
семантичного поля концепту "espacio" / "простір" в іспан-
ському та українському лінгвокультурних світах відпо-
відно, із узагальненням засобів репрезентації компонент-
них складників. Тож об'єктом дослідження виступає 
концепт "espacio", а предметом дослідження стають 
засоби його вербалізації в романі сучасного іспанського 
прозаїка Карлоса Р. Сафона і відтворення цього понят-
тя у перекладі, виконаному відомим українським пере-
кладачем В. Шовкуном, що в цілому є свідченням новиз-
ни дослідження, оскільки пропонується осмислення 
концепту "espacio" в іспанській мові та в перекладі україн-
ською, що дає змогу краще збагнути спільне і відмінне в 
мовних картинах світу двох народів. 

Хотілось би зазначити, що перекладна література, 
яка опиняється в культурному просторі будь-якого на-
роду, вступає у складні взаємостосунки з його оригіна-
льною літературою, суттєво доповнює літературний 
процес, розширює його тематичні, жанрово-змістові та 
естетичні межі. У сучасному розумінні художній пере-
клад визначають як вид словесної творчості, внаслідок 
якої тексти, написані однією мовою, відтворюються за-
собами іншої мовної системи [1, с. 164]. Перекладач, 
ідучи від тексту оригіналу, спочатку відтворює дійсність 
цього тексту у своїй уяві і лише потім починає процес 
його віддзеркалення засобами своєї мови. 

Як відомо, для художнього перекладу важливими є 
два критерії: критерій істинності (вірність дійсності) та 
критерій щирості (вірність собі), під якими розуміють – у 

першому випадку – вимогу збереження точності худож-
ніх образів, а в другому – ставлення перекладача до 
дійсності. З огляду на це інтегральність художнього 
перекладу визначається не лише об'єктивними, а й 
суб'єктивними факторами, які стосуються поетики твору 
та особливостей стилю самого перекладача. До всього 
цього привноситься ще й світобачення перекладача, 
якого певною мірою можна також вважати співавтором 
твору, тільки вже твору перекладного [10, с. 187]. 

Багатьма науковцями концепт розуміється як основ-
на одиниця культури певної нації, що включає інфор-
мацію про сучасний чи можливий стан справ у світі; те, 
що людина думає, знає чи уявляє (див., наприклад, 
роботи таких авторів, як Д. Кирик, Н. Корольова, М. По-
люжин, Г. Садовнікова, Барбара Кассен та ін.). Концепт – 
це основний елемент культури, що сприймається на 
психологічному рівні однієї особи або цілого народу [4]. 
Зокрема, В. Манакін розглядає концепт у вигляді "біту 
етнокультурної інформації, що відображає світ націо-
нального сприйняття предметів і понять, позначених 
мовою" [7, с. 23], у той час як А. Приходько вважає, що 
комплексність побутування концепту – це його одночас-
на належність до мови, свідомості та культури, де сві-
домість – сфера перебування концепту (концепт "ле-
жить" у ній); культура детермінує концепт (концепт – 
ментальна проекція об'єктивних елементів культури);  
а мова і мовлення – сфери, які постачають засоби 
опредмечування (семіотизації / вербалізації, маніфес-
тації, об'єктивації, репрезентації, профілювання) концеп-
ту [9, с. 51]. О. Кубрякова дає більш розлоге визначення 
концепту як терміна, "який слугує поясненню одиниць 
ментальних або психічних ресурсів нашої свідомості й 
тієї інформаційної структури, яка відображає знання і 
досвід людини; оперативна змістова одиниця пам'яті, 
ментального лексикону, концептуальної системи й мови 
мозку (lingua mentalis), усієї картини світу, відображеної 
в людській психіці. Поняття концепту всієї картини світу 
відповідає уявленню про ті смисли, якими оперує лю-
дина в процесах мислення і які відображають зміст 
досвіду й знання, зміст результатів усієї людської  

© ВЕРБА Галина, ОРЛИЧЕНКО Олена, ПРИХОДЬКО Микола, 2021



~ 68 ~ В І С Н И К  Київського національного університету імені Тараса Шевченка ISSN 1728-3817 
 
діяльності й процесів пізнання світу у вигляді деяких 
"квантів" знання" [цит. за 2]. 

У традиціях репрезентаційного стилю мислення кон-
цепт розуміється як "готове знання", що є продуктом від-
дзеркалення суб'єктом реального світу (за теорією об'єк-
тивізму) або продуктом розумової діяльності суб'єкта, що 
репрезентує світоконструкцію, яка перебуває у свідомос-
ті суб'єкта і відбиває не світ як такий, а його уявлення 
про світ (теорія суб'єктивізму) [8, ст. 69]. Безумовно, кон-
цепт – це універсальне поняття, але його сприйняття 
різними народами розбіжні. "Концептуальний підхід до 
дослідження художнього тексту як до багаторівневого 
процесу встановлення смислу "закодованого" автором, 
обумовлює відповідне його розкодування і вимагає вхо-
дження до певних ментальних структур" [3, с. 69]. 

Спираючись на сказане вище можна визнати, що 
уявлення про "espacio" (простір) є необхідним склад-
ником будь-якої картини світу. Разом з такими поняття-
ми, як "час", "життя", "смерть", "краса", "потворність", 
"свої", "чужі" та деякими іншими базовими світосприй-
маннями, концепт "espacio" належить до "визначальних 
категорій людської свідомості". У кожній культурі ці уні-
версальні поняття тісно пов'язані між собою і станов-
лять своєрідну "модель світу" – "мережу координат", за 
допомогою якої людина сприймає дійсність і формує 
той образ світу, який існує у її свідомості [5, с. 48]. 
"Простір" у своєму вербальному вираженні повинен 
органічно вписуватися в мовну картину світу кожного 
етноментального комплексу. 

Простір – одна з найдавніших універсальних катего-
рій буття й концепт свідомості, який належить до пер-
винних і наявних у всіх мовах світу. Лінгвістичне ви-
вчення мовного втілення архаїчних уявлень про простір 
дає можливість змоделювати відповідний сегмент мов-

ної картини світу. Тому поняття "простір" належить не 
лише до найважливіших концептів культури, але й до 
фундаментальних категорій філософії, соціології, тео-
логії, лінгвістики. В процесі осягнення простору у свідо-
мості людини формується концептуальна модель, яка 
являє собою базову когнітивну структуру і знаходить 
своє відображення в мові [6, с. 243], а отже, і в літера-
турних творах, зокрема, в творчості Карлоса Р. Сафо-
на, якого називають "літературним феноменом Іспанії". 

Розуміння концепту як ментального згустку націона-
льного бачення окреслює його тлумачення крізь призму 
загальнонаціонального та індивідуального. Як таким 
узагальненим баченням концепту "espacio" можемо 
скористатися статтею словника Королівської академії 
Іспанії, доповнюючи його індивідуальним, а саме кон-
цептуальною картиною Карлоса Р. Сафона. "Espacio" 
на сьогодні належить до полісемічних лексем, де роз-
криваються певні засадничі уявлення про сам концепт, 
зокрема його трактування як протяжність матерії чи 
деякий обсяг, що його займає певний об'єкт (див. зна-
чення 1, 2, 4 в таблиці) та часовий відтинок (див. зна-
чення 7 в таблиці). Так можна відзначити, що для іспан-
ців поняття простору полягає в сукупності ознак хроно-
топу та протяжності матеріального світу. Роман свід-
чить саме про таке комплексне бачення концепту 
"espacio". Сама лексема "espacio" з'являється в романі 
близько 20 разів, здебільшого у другому з наведених у 
таблиці значень: "часова протяжність". 

Зіставляючи словникові значення концепту в двох 
порівнюваних мовах, представлених у DRAE (Словник 
Іспанської королівської академії) [12] та Академічному 
тлумачному словнику української мови [11], можна по-
бачити, що вони в основних значеннях досить близькі 
(див. таблицю). 

 
ESPACIO 
1. m. Extensión que contiene toda la materia existente. 
2. m. Parte de espacio ocupada por cada objeto material. 
3. m. espacio exterior. 
4. m. Capacidad de un terreno o lugar. 
5. m. Distancia entre dos cuerpos. 
6. m. Separación entre las líneas o entre letras o palabras de 
una misma línea de un texto impreso. 
7. m. Transcurso de tiempo entre dos sucesos. 

ПРО́СТІР 
1. Одна з основних об'єктивних форм існування матерії, 
яка характеризується протяжністю й обсягом. 
2. Необмежена протяжність (в усіх вимірах, напрямах); 
тривимірна протяжність над землею.  
3. Вільний, великий обшир; просторінь // Площа чого-
небудь на земній поверхні; територія. 
4. перен. Відсутність яких-небудь обмежень, перешкод 
у чомусь; воля. 

 
Водночас не треба забувати, що концепт "espacio" 

вербалізується за допомогою низки споріднених та 
асоціативних лексем, про що власне й ітиметься далі, 
адже саме індивідуальне бачення автора і є предметом 
пропонованої розвідки. 

Насамперед видається доцільним указати, що проза 
Карлоса Р. Сафона тісно пов'язана з Барселоною, міс-
том, яке стає центральним героєм його романів. Зага-
лом, урбаністична тема є однією із провідних, бо на 
сторінках його романів представлені образи таких міст, 
як Лос-Анджелес, Нью-Йорк, Париж, але Барселона 
займає привілейоване місце як живий організм, як сер-
це Каталонії, як душа самого письменника [14]. 

Події роману "Ігри янгола" теж розгортаються на ву-
лицях Барселони, тому Карлос Р. Сафон детально опи-
сує це місто, наповнене атмосферою таємничості та міс-
тики. За задумом автора місто існує й еволюціонує на 
паритетних зі своїми мешканцями правах. Барселона 
живе у світі книг і одночасно сама є великою багатотом-
ною книгою, яка призначена для уважного прочитання. 

Особливістю роману є кінематографічний стиль [15]. 
Покадрове представлення образу міста супроводжуєть-
ся легко відтворюваними візуальними епізодами подій. 
За визнанням самого автора, під час створення своїх 
інтелектуальних романів-лабіринтів він намагався задія-

ти кінематографічний стиль XX ст., використовуючи му-
льтимедійні матеріали, приклади із художньої літератури 
тощо, щоб максимально активно залучити досвід чита-
чів. Тому, в певному сенсі, твір, що аналізується, є рома-
ном романів. Це наратив, простір якого заповнює безліч 
персонажів, структурований неначе матрійка, де кожна 
таємниця приводить нас до ще однієї загадки, а кожен 
персонаж веде нас до іншого персонажу: 

Había salido a caminar después de una larga noche de 
trabajo, incapaz de conciliar el sueño. Sin rumbo fijo, mis 
pasos me guiaron ciudad arriba hasta las obras del templo 
de la Sagrada Familia [1, с. 68] <...> Bienvenido al 
purgatorio [1, с. 69] / Пропрацювавши всю ніч і неспро-
можний заснути, я вийшов прогулятися. Я не обирав 
якогось певного напрямку, й ноги принесли мене до 
того місця, де будувався храм Святої Родини [2, p. 92] 
<...> Ласкаво просимо до чистилища [2, p. 93]. 

Карлос Р. Сафон використовує обмеженість фізич-
ного простору, щоб підкреслити суб'єктивність сприй-
няття людиною навколишнього світу та реальність опи-
саного місця. Містичний простір – це внутрішнє "Я" ок-
ремого індивіда, яке виражається через матеріалізацію 
думок і почуттів, мрій, снів і жахів. На сторінках роману 
реальний міський простір органічно переходить у містич-
ний [13]. Коли герой роману потрапляє в такий містич-



ISSN 1728–2683             ІНОЗЕМНА ФІЛОЛОГІЯ. 1(53)/2021 ~ 69 ~ 

 
ний простір, змінюється й образ Барселони. Для таких 
дій автор обирає темний період доби, оскільки вважає, 
що період сутінок та ночі є рівнозначним фоном для 
фантастичного сприйняття навколишньої дійсності: 

La tiniebla azul que se filtraba por la cúpula se fue 
desvaneciendo hasta que la oscuridad a mi alrededor fue 
casi absoluta [1, с. 111] / Синя сутінь, що соталась 
скрізь склепіння, поступово розсмоктувалась, аж поки 
темрява навколо мене стала непроглядною [2, p. 148]. 

Подібно до того, як біль удень стихає, а в темряві з 
новою силою та гостротою посилюється, так і всі недолі-
ки великого міста в сутінках розкриваються й усі пробле-
ми в темряві увиразнюються. Саме тому для появи міс-
тичного персонажа Андреса Кореллі автор обирає вечір-
ній час. При цьому дуже чітко простежується той факт, 
що коли герой має на меті якийсь маршрут, то думки 
його є досить ясними, зрозумілими, реалістичними, про-
зорими, а герой перебуває у цілком реальному світі: 

Salí al rellano y descendí por las escaleras de regreso 
al mundo, sin ganas [1, с. 28] / Я підійшов до сходів і 
спустився ними без жодного бажання повертатися у 
світ [2, p. 39]. 

Але щойно ця впорядкованість закінчується, герой 
потрапляє в невідомий простір, який переводить його з 
реальності у світ надприродний і таємничий: 

Sempere caminaba a paso ligero y no aminoró la 
marcha hasta que avistamos el pórtico de sombras que 
se abría a la entrada de la calle del Arc del Teatre. <...> 
Al poco llegamos a un gran portón de madera que parecía 
sellar una vieja basílica que hubiese permanecido cien 
años en el fondo de un pantano. <...> bienvenido al 
Cementerio de los Libros Olvidados [1, с. 104] / Семпере 
йшов легкою ходою і не стишив її доти, доки ми не 
побачили огорнутий густими тінями портик на по-
чатку вулиці Арк-дель-Театре <...> Незабаром ми пі-
дійшли до величезних дерев'яних дверей, що, здавало-
ся, заступали вхід до старого собору, який ще років 
сто тому опустився на дно болота. <...> ласкаво 
просимо до Цвинтаря забутих книжок [2, p. 140]. 

Цікавим є і побудований автором "вертикальний" 
простір – рух героїв роману вгору або вниз вулицями та 
сходами: 

Abrí la puerta y vi que daba a unas escaleras que 
caían hacia lo más profundo de la casa. Bajé [1, с. 124] / Я 
відчинив двері й побачив за ними сходи, що вели на 
саме дно будинку. Спустився ними [1, с. 165]. 

Параметри "верх" / "низ" формують рубіж нового 
простору, точніше навіть перспективи нового простору, 
необмеженого кордонами, який характеризується цілим 
спектром нових почуттів та думок героїв. В естетичному 
світі письменника параметри, які називають предмети 
світу речей і предмети світу природи, протиставляють-
ся на основі співвідношення "відкритий простір" / "за-
критий простір". 

До закритого простору можна віднести й описи ін-
тер'єру, що визначають реалії замкненості, обмеженос-
ті, які, у свою чергу, можна класифікувати за тематич-
ним принципом. У тексті роману це маркери, що визна-
чають межі, скажімо, "будинок", "приміщення" (різної 
форми і призначення), "кімната": 

La noche <...>don Basilio Moragas, tuvo a bien 
convocarme poco antes del cierre en el oscuro cubículo 
enclavado al fondo de la redacción que hacía las veces 
de despacho y de fumadero de habanos [1, с. 8] / Того 
вечора <...> дон Басиліо Мораґас зволив перед самим 
закінченням робочого дня покликати мене в темну 
комірчину, що була в самій глибині редакції й іноді 
правила за кабінет, а іноді за місце для куріння гаван-
ських сиґар [2, p. 9] 

і, навіть, "могила": 
Deambulé por la sala <...>. A excepción de la música 

tenue y del latido de mi corazón en las sienes, aquel lugar 
era una tumba [1, с. 25] / Я пройшов кілька разів по залі 
<...>. Якби не тиха музика та не гупання в моїх скро-
нях, це місце могло б здатися могилою [2, p. 35]. 

Зазвичай автор подає опис кімнат, які мають неве-
ликий простір та обмежують дії персонажів. Іноді автор 
використовує деталі-маркери, що називають частини 
будівлі, приміщення та слугують свого роду обмежува-
чами простору (corredores, salas, puertas, etc.): 

Seis corredores partían desde la sala flanqueados por 
aberturas cubiertas por cortinajes azules que conducían a 
seis puertas blancas de doble hoja cerradas [1, с. 25] / 
Шість коридорів відходили від зали, маючи обабіч 
отвори, завішені голубими фіранками, а в кінці – зачи-
нені двостулкові білі двері [2, p. 35]. 

У свою чергу, маркери закритого простору так само 
можна поділити на тематичні групи, зокрема можна 
виділити параметри, які називають особистий простір 
героя в діапазоні від найвужчого (кабінет) до найшир-
шого (місто, море): 

Allí encontré a Vidal, instalado en aquel estudio desde 
donde se veían la ciudad y el mar en la distancia [1, с. 42] 
/ Там я побачив Відаля у його кабінеті, з якого було 
видно все місто, а вдалині – море [2, p. 59]. 

Крім того, відкритий простір дає можливість побачи-
ти широкі межі чарівного міста Барселони: 

Villa Helius quedaba convenientemente situada a cinco 
minutos de la gran mansión paterna que dominaba el 
tramo superior de la avenida Pearson, un amasijo 
catedralicio de balaustradas, escalinatas y mansardas que 
contemplaba toda Barcelona a lo lejos como un niño 
contempla sus juguetes tirados [1, с. 18] / Вілла "Геліус" 
була вельми зручно розташована за п'ять хвилин ходу 
від великого батьківського особняка, який панував над 
верхньою ділянкою авеню Пірсона з його монумента-
льною плутаниною балюстрад, сходів та масандр, 
звідки можна було здалеку милуватися всією Барсело-
ною, як ото дитина милується своїми розкиданими 
іграшками [2, p. 25]. 

У цілому хронотоп (часовий простір) Барселони до-
волі складно структурований. Він розробляється авто-
ром то в реальному, то в уявному просторі. Як уже за-
значалося, у романі їх два: містичний та реальний – 
численні відображення думок та почуттів героїв – і іс-
нують вони паралельно. Водночас на початку нарації 
простори є абсолютно паралельними один одному, а в 
кінці роману вони торкаються один одного, між ними 
утворюється зв'язок. Існуючи паралельно, два світи 
символізують вплив зовнішнього світу на внутрішній 
світ людини, хоча розвиваються та еволюціонують вони 
неоднорідно: один повільніше, другий – інтенсивніше. 

Характерні для поетики Карлоса Р. Сафона образи 
простору в досліджуваному тексті можна поділити на 
"рухливі" і "статичні". 

До першої групи просторових образів можна віднес-
ти ті, що вказують на рух. Автор зображує головного 
героя в постійному русі по простору Барселони, тобто 
вздовж вулиць або вгору чи вниз вулицями: 

Al llegar al final de la curva, el túnel se bifurcaba en 
cuatro pasadizos y formaba un pequeño círculo desde el 
que ascendía una escalera de caracol que se perdía en las 
alturas [1, с. 109] / Дійшовши до кінця кривої лінії, ту-
нель розходився в чотирьох напрямках і утворював 
невеличке коло, звідки підіймались кручені сходи, що 
губилися у височині [2, p. 146]. 

Провідним просторовим образом, пов'язаним із ру-
хом, стає символ сходів, який є достатньо поширеним у 



~ 70 ~ В І С Н И К  Київського національного університету імені Тараса Шевченка ISSN 1728-3817 
 
культурах різних народів. Цей образ демонструє зв'язок 
між різними вертикальними рівнями всесвіту, особливо 
між небом і землею. А от у романі "Ігри янгола" сходи 
зв'язують два простори: реальний та містичний. 

Друга група образів відображає дуальний та іноді 
суперечливий характер подій і героїв роману. Насампе-
ред це образи, які вміщають в себе одночасно статику 
простору та рух у просторі. Прикладом цього є образ 
самої Барселони. Разом з тим місто є статичним, прив'я-
заним до певної географічної території, нерухомим, 
воно не змінює своє місцезнаходження, має своє чітке 
розташування (вулиці, будинки): 

Barcelona seguía allí, ondulando como un espejismo 
de calor [1, с. 126] / Барселона лежала за вікнами, наче 
гарячий міраж [2, p. 165]. 

Але водночас Барселона завжди рухається вперед, 
піддається змінам, оскільки велике місто – це не тільки 
простір, в якому розташовані будівлі, а й люди, які жи-
вуть там, і є невід'ємною частиною цього простору. Саме 
вони кожною хвилиною свого існування змінюють місто: 

A mí me gustaba volver a visitarlo y comprobar que no 
había cambiado, que la ciudad no paraba de crecer a su 
alrededor, pero que la Sagrada Familia permanecía en 
ruinas desde el primer día [1, с. 68] / Мені подобалось 
знову й знову повертатися до нього і переконувати-
ся, що нічого там не змінилося, що місто й далі буду-
валося навкруги нього, але храм Святої Родини зали-
шався в руїнах від свого першого дня [2, p. 92]. 

У романі важливим елементом простору є край, ме-
жа, що породжує приграничні образи. Це передусім 
образ порога. Він може поєднуватися і з мотивом  
зустрічі, і з хронотопом життєвого зламу та екзистенці-
альної кризи. Так, поріг – це місце, де відбуваються 
зустрічі героїв, події падіння, оновлення, прозрінь, рі-
шень, що змінюють подальшу долю людини: 

Me adentré en el umbral y el tal Isaac tiró de una 
palanca al dorso del portón. Mil mecanismos anudados en 
una telaraña de rieles y poleas lo sellaron [1, с. 105] / Я 
переступив поріг, і чоловік, названий Ісааком, потяг-
нув за важіль на внутрішньому боці дверей, привівши в 
дію тисячу механізмів із рейок та блоків, що надійно 
замкнули двері [2, p. 141]. 

Поріг у романі "Ігри янгола" символізує перехід від 
одного стану до іншого, означає подолання межі між 
реальним світом та світом містичним. А образ вікна 
несе інше смислове навантаження. Це отвір на межі 
двох просторів: 

Las ventanas estaban abiertas de par en par, pero 
Barcelona no quería contarme nada y fui incapaz de 
completar una sola página [1, с. 79] / Вікна були розчахну-
ті навстіж, але Барселона більше не хотіла розповіда-
ти мені, і я не зміг написати навіть сторінки [2, p. 105]. 

Отже, можна констатувати, що просторові образи в 
романі Карлоса Р. Сафона "Ігри янгола" сприяють 
створенню багатовимірного образу Барселони як міста-
персонажа, який у романі діє нарівні з персонажами-
людьми. Художній простір роману можна розглядати з 

різних ракурсів: він вибудований горизонтально та вер-
тикально, є статичним і рухливим, позначає внутрішній 
простір людини та зовнішній простір міста, які одночас-
но тісно пов'язані між собою; простір міста розвиваєть-
ся в паралельній сітці координат світу реального і світу 
містичного, які іноді зливаються в образах персонажів 
для демонстрації впливу зовнішнього світу на внутріш-
ній світ людини. Просторові маркери – las escaleras 
/сходи, la ventana / вікно, la puerta, el pórtico, el portal / 
двері, el umbral / поріг – семантично є надзвичайно 
складними, оскільки поєднують у собі антонімічні зна-
чення: з одного боку, вказують на межу, а з другого – 
неначе звільняють героїв від цієї межі замкненого прос-
тору і перетворюють Барселону на модель світобудови. 

 
Cписок використаних джерел 
1. Андрейко Л. Художній переклад у постмодерністському прос-

торі / Л. Андрейко // Світогляд – Філософія – Релігія. – 2014. – Вип. 7. – 
С. 5–13. – Режим доступу: http://nbuv.gov.ua/UJRN/sfr_2014_7_3 

2. Голобородько К. Ю. Лінгвістичний статус концепту. – Режим 
доступу: http://dspace.nbuv.gov.ua/bitstream/handle/123456789/75094/09-
Goloborodko.pdf?sequence=1 

3. Головачева К. Р. Художній концепт як об'єкт наукового дослі-
дження / К. Р. Головачева // Вісник Харківського національного універ-
ситету імені В. Н. Каразіна. Сер. : Філологія. – 2014. – № 1107, вип. 70. – 
С. 45–49. – Режим доступу: http://nbuv.gov.ua/UJRN/VKhIFL_2014_ 
1107_70_11 

4. Кондрашов В. Кіномова як специфічна система художніх засо-
бів у літературному тексті (з досвіду українських письменників-
шістдесятників) / В. Кондрашов // Питання літературознавства. – 2012. – 
Вип. 86. – С. 18–25. 

5. Лінгвістичний портал MOVA.info. Частотний словник худож-
ньої прози [Електронний ресурс]. – Режим доступу: http://www.mova.info-
/cfq.aspx?fdid=hproz 

6. Малікова О. В. Концепт часу у прагматекстах теологічного дис-
курсу / О. В. Малікова // Проблеми семантики слова, речення та тексту. – 
2010. – Вип. 25. – С. 241–247. – Режим доступу: http://nbuv.gov.ua/ 
UJRN/pssrtt_2010_25_28 

7. Манакін В. М. Мова і міжкультурна комунікація. – К.: Академія, 
2012. – 283 с. 

8. Мартинюк А. П. Словник основних термінів когнітивно-
дискурсивної лінгвістики / А. П. Мартинюк. – Х. : ХНУ імені В. Н. Каразі-
на, 2011. – 196 с. 

9. Приходько А. М. Концепти і концептосистеми в когнітивно-
дискурсивній парадигмі лінгвістики. – Запоріжжя: Прем'єр, 2008. – 332 с. 

10. Сливка М. І. Засади лінгвокогнітивного дослідження мовної  
картини світу / М. І. Сливка // Сучасні дослідження з іноземної філології. – 
2015. – № 13. – С. 185–190. 

11. Словник української мови. Академічний тлумачний словник 
(1970–1980). – Режим доступу: http://sum.in.ua/s/prostir 

12. Diccionario de la lengua española. – Режим доступу: https://dle.rae.es/ 
13. El delirio de las musas. – Режим доступу:  

https://eldeliriodelasmusas.wordpress.com/2015/09/17/marina-el-misterio-y-
la-belleza-de-carlos-ruiz-zafon/ 

14. Interview: Author Carlos Ruiz ZAFON – TIME. – Режим доступу: 
http://content.time.com/time/arts/article/0,8599,1907807,00.html 

15. Ruiz Tosaus, Eduardo. Motivos, símbolos y obsesiones en la 
narrativa de Carlos Ruiz Zafón. – Режим доступу: https://webs.ucm.es/info/ 
especulo/numero41/motivzaf.html 

 
Джерельна база 
1. Zafón C. R. El Juego del ángel [Електронний ресурс] / Carlos 

Ruiz Zafón. – Barcelona (España), 2006. – 372 págs. – Режим доступу: 
https://consiguelibros.files.wordpress.com/2015/05/2-el-juego-del-angel.pdf 

2. Сафон К. Р. Ігри янгола / Карлос Р. Сафон [пер. з ісп. В. Шов-
куна]. – Харків: Книжковий Клуб "Клуб сімейного дозвілля", 2009. – 560 с.  

 
Надійшла  до  редколег і ї  30 .0 3 . 21  

 
 

Galyna VERBA, PhD Sci. (Philol.), Assoc. Prof., 
Olena ORLYTCHENKO, PhD Sci. (Philol.), Assoc. Prof., 
Mykola PRYKHODKO, PhD Sci. (Philol.), Assoc. Prof. 
Taras Shevchenko National University of Kyiv, Kyiv, Ukraine 

 

THE CONCEPT OF "ESPACIO" IN CARLOS RUIZ SAFON'S NOVEL 
THE ANGELS GAME AND IN ITS UKRAINIAN TRANSLATION  

 
Concepts' formation in the minds of different nationality people is extremely long, because these logical ideas are the property of historical 

experience and culture. Geographical location, historical events, social and economic development, aesthetic and ethical norms affect the 
verbalization of each society's concepts. This makes such concepts original and requires some efforts when it is necessary to reproduce them 
in adequate way in the environments different by their language and cultural. As a rule, this happens while translating works of art. In the light 
of the above mentioned, linguists distinguish a conceptual picture of the world, which is a reality reflection, formed in the mind of one 
individual or ethnic group as a whole. 



ISSN 1728–2683             ІНОЗЕМНА ФІЛОЛОГІЯ. 1(53)/2021 ~ 71 ~ 

 
Between different pictures of the world, the category "space" is almost the main place, due to the fact that it is multidimensional and often is 

combined with the concept "time", confirming the fact that a person can perceive the world only through these two notions (according to Kant). 
Taking into consideration the above exposed, it can be considered scientifically promising and productive an attempt to analyze the features of 

concept "space" verbalization on the material of some literary work and its translation with a purpose to see how adequate can be the transfer of 
one concept meaning by tools of another language. For such analysis was chosen an urban hybrid novel "The Angel's Game", created by famous 
Spanish writer Carlos Ruiz Safon and translated by V. Shovkun, due to the fact that the writer's works always have a mystical space filled with the 
movements of various physical bodies and objects, which in the aforesaid Safon's novel successfully takes over Barcelona, which becomes a 
personified hero, and turns into a universal image, combining both positive and negative features of human being. 

Keywords: concept, space, mysticism, reality, urbanism, markers. 
 

References  
1. Andrejko L. Hudozhnіj pereklad u postmodernіsts'komu prostorі / L. Andrejko // Svіtoglyad – Fіlosofіya – Relіgіya. – 2014. – Vip. 7. – 

S. 5–13. – Rezhim dostupu: http://nbuv.gov.ua/UJRN/sfr_2014_7_3 
2. Goloborod'ko K. YU. Lіngvіstichnij status konceptu. – Rezhim dostupu: http://dspace.nbuv.gov.ua/bitstream/handle/ 

123456789/75094/09-Goloborodko.pdf?sequence=1 
3. Golovacheva K. R. Hudozhnіj koncept yak ob'єkt naukovogo doslіdzhennya / K. R. Golovacheva // Vіsnik Harkіvs'kogo nacіonal'nogo 

unіversitetu іmenі V. N. Karazіna. Ser. : Fіlologіya. – 2014. – № 1107, vip. 70. – S. 45–49. – Rezhim dostupu: http://nbuv.gov.ua/UJRN/ 
VKhIFL_2014_1107_70_11 

4. Kondrashov V. Kіnomova yak specifіchna sistema hudozhnіh zasobіv u lіteraturnomu tekstі (z dosvіdu ukraїns'kih pis'mennikіv-
shіstdesyatnikіv) / V. Kondrashov // Pitannya lіteraturoznavstva. – 2012. – Vip. 86. – S. 18–25. 

5. Lіngvіstichnij portal MOVA.info. CHastotnij slovnik hudozhn'oї prozi [Elektronnij resurs]. – Rezhim dostupu: http://www.mova.info-
/cfq.aspx?fdid=hproz 

6. Malіkova O. V. Koncept chasu u pragmatekstah teologіchnogo diskursu / O. V. Malіkova // Problemi semantiki slova, rechennya 
ta tekstu. – 2010. – Vip. 25. – S. 241–247. – Rezhim dostupu: http://nbuv.gov.ua/UJRN/pssrtt_2010_25_28 

7. Manakіn V. M. Mova і mіzhkul'turna komunіkacіya. – K.: Akademіya, 2012. – 283 s. 
8. Martinyuk A. P. Slovnik osnovnih termіnіv kognіtivno-diskursivnoї lіngvіstiki / A. P. Martinyuk. – H. : HNU іmenі V. N. Karazіna, 

2011. – 196 s. 
9. Prihod'ko A.M. Koncepti і konceptosistemi v kognіtivno-diskursivnіj paradigmі lіngvіstiki. – Zaporіzhzhya: Prem'єr, 2008. – 332 s. 
10. Slivka M. І. Zasadi lіngvokognіtivnogo doslіdzhennya movnoї kartini svіtu / M. І. Slivka // Suchasnі doslіdzhennya z іnozemnoї 

fіlologії. – 2015. – № 13. – S. 185–190. 
11. Slovnik ukraїns'koї movi. Akademіchnij tlumachnij slovnik (1970–1980). – Rezhim dostupu: http://sum.in.ua/s/prostir 
12. Diccionario de la lengua española. – Rezhim dostupu: https://dle.rae.es/ 
13. El delirio de las musas. – Rezhim dostupu: https://eldeliriodelasmusas.wordpress.com/2015/09/17/marina-el-misterio-y-la-

belleza-de-carlos-ruiz-zafon/ 
14. Interview: Author Carlos Ruiz ZAFON – TIME. – Rezhim dostupu: http://content.time.com/time/arts/article/ 

0,8599,1907807,00.html 
15. Ruiz Tosaus, Eduardo. Motivos, símbolos y obsesiones en la narrativa de Carlos Ruiz Zafón. – Rezhim dostupu: 

https://webs.ucm.es/info/-especulo/numero41/motivzaf.html 
 
Literary sources 
1. Zafón C. R. El Juego del ángel [Elektronnij resurs] / Carlos Ruiz Zafón. – Barcelona (España), 2006. – 372 págs. – Rezhim 

dostupu: https://consiguelibros.files.wordpress.com/2015/05/2-el-juego-del-angel.pdf 
2. Safon K. R. Іgri yangola / Karlos R. Safon [per. z іsp. V. Shovkun]. – Harkіv: Knizhkovij Klub "Klub sіmejnogo dozvіllya", 2009. – 

560 stor. 
 
 
 

УДК 81'255.4 
Сергій ТКАЧЕНКО, канд. філол. наук 

Національна спілка письменників України (член), Сполучені Штати Америки 
 

ПЕРЕКЛАДОЗНАВСТВО: ПОТРЕБА ЗМІНИ ДОСЛІДНИЦЬКОЇ ПАРАДИҐМИ2  
 

У статті йдеться про необхідність виходу за рамки існуючої дослідницької парадиґми в галузі перекладознавства, 
яка традиційно представляється у вузькому діапазоні "слово – текст", з одного боку – в глиб внутрішньої звуко-
зорово-кінестетичної образности слова, а з другого – на широкі зовнішні культурологічні обрії джерельної та цільо-
вої культури, із залученням до сфери аналізу не тільки інтрамедіальних, а й інтермедіальних пересотворень вихідно-
го словесного тексту.  

Ключові слова: теорія реалістичного перекладу, інтрамедіальний переклад, інтермедіальний переклад. 
 

Говорячи про ґенезу теорії художнього перекладу, 
зокрема в її найусебічніше обґрунтованій версії – теорії 
реалістичного перекладу, дослідники забувають, що 
"бабою-сповитухою" цієї теорії було одне з мистецтв. 
Відлік розмов про "реалістичний переклад" прийнято 
вести від надрукованої 1955 р. статті Івана Кашкіна2 
"У боротьбі за реалістичний переклад", у якій була 
сформульована теза про дві реальності, з якими має 
справу перекладач: первинну живу реальність, яку ба-
чив чи уявляв собі письменник, коли писав свій твір, і 
вторинну художню реальність цього твору. На думку 
І. Кашкіна, завдання перекладача полягало в тому, 
щоб через заслін художньої реальности "прорватися" 
до "первинної свіжости безпосереднього авторського 
сприйняття" [2, с. 126]. Як свідчать факти, постулат 

                                                           
2 Збережено написання окремих авторських слів. 

про дві дійсності І. Кашкін запозичив у театрального 
режисера Олександра Таїрова (без жодних посилань 
на останнього), його датованих тридцятими та соро-
ковими роками праць, у яких були викладені думки 
про дійсність, "зафіксовану" автором-письменником, і  
"велику дійсність", "все наше життя" [5, с. 246]. 

Розуміючи вразливість арґументації І. Кашкіна, Ґіві 
Ґачечіладзе вніс корективи в концепцію реалістичного 
перекладу, висунувши на перше місце "художню дійс-
ність першоджерела" і заявивши, що вірність саме цій 
дійсності і є метою діяльности перекладача [1, с. 124–
125]. Це був крок у правильному напрямку, однак і він 
не забезпечував повного усвідомлення характеру від-
носин цих двох реальностей: чому в одному випадку 
головною й вирішальною є одна дійсність, а в іншому 
випадку – інша дійсність? Дві реальності всього не по-
яснюють і не охоплюють. На практиці перекладачеві 

© ТКАЧЕНКО Сергій, 2021



~ 72 ~ В І С Н И К  Київського національного університету імені Тараса Шевченка ISSN 1728-3817 
 
доводиться враховувати ще й третю реальність – кон-
текст приймаючої культури, а часто ще й, умовно кажу-
чи, четверту реальність – сукупність усіх словесних 
перекладів та інших інтерсеміотичних прочитань того чи 
іншого першотвору. 

В цілому теорія реалістичного перекладу виглядала 
лоґічно обґрунтованою, будучи своєрідною класичною 
механікою перекладознавства – у звичному діапазоні 
"слово – текст", однак при зіткненні з реальним різно-
маніттям перекладацької практики демонструвала не-
здатність пояснювати складні ситуації. Відчувалась на-
гальна потреба розширення парадиґми перекладознав-
чого аналізу, з виходом, з одного боку, в глиб внутріш-
ньої митецької суті слова – його прихованої музичної, 
малярської та кінестетичної потенції, а з другого боку, – у 
широкий зовнішній контекст приймаючої культури. 

Криза класичної фізики виникла тоді, коли вона ви-
явилась нездатною пояснити, чому світло в одних ви-
падках має хвильові, а в інших – корпускульні характе-
ристики. Класична фізика застаріла тоді, коли не змог-
ла відповісти на запитання: "Якою буде швидкість 
струменя світла відносно об'єкта, який рухається поруч 
із ним зі швидкістю, близькою до швидкості світла?"    

Так само і криза класичної теорії художнього пере-
кладу намітилась уже тоді, коли, проголосивши одним зі 
своїх священних постулатів принцип "збереження в ху-
дожньому перекладі того ж самого співвідношення між 
частиною і цілим, що й в оригіналі" [3, с. 7], вона вияви-
лась не готовою пояснити, чому, скажімо, в художньо 
адекватному перекладі вірша Поля Верлена "Паризьке 
крокі" – перекладі, здійсненому Миколою Лукашем, із 
40 повнозначних деталей першотвору в український пе-
реклад потрапило всього 17, при цьому 8 деталей було 
утрачено повністю, а 6 деталей – радикально трансфор-
мовано, і – що найголовніше! – у цьому перекладі з'яви-
лося 15 нових деталей, яких і близько немає в ориґіналі!  

Класична теорія художнього перекладу застаріла в 
той момент, коли не спромоглась переконливо пояс-
нити, чому в двох художньо рівновартних російсько-
мовних перекладах "Оди Осені" Джона Кітса – пере-
кладах Самуїла Маршака і Бориса Пастернака – в 
першому випадку виразно домінує малярська, а в дру-
гому випадку – музична образність. Намагання обґрун-
тувати такі інтерсеміотичні ухили "інтерпретаційною 
установкою перекладача" [4, с. 10] не розкривало гли-
бинної суті всієї справи.  

Як переконливо доведено сучасною наукою, експе-
риментатор віднині є не чимось зовнішнім відносно  
експерименту: він є його безпосереднім учасником, від 
самої присутности якого залежать кінцеві результати 
експерименту. Це радикально змінює наші уявлення 
про роль перекладача у процесі перекладу, оскільки 
перекладач стає часткою твору, що перекладається.  

Відкриті наукою факти взаємопов'язаности часу й 
простору, а також взаємопереходу причини і наслідку 
дають можливість по-новому побачити класичні пере-
кладацькі дихотомії на зразок питання про те, якому 
часу належить переклад (часу творення ориґіналу чи 
часу творення перекладу), чи питання про те, якій він 
належить літературі – вихідній чи цільовій. Значного 
кореґування потребує теза про переклад як "процес 
наближення до об'єкта", уявлення про естафету пере-
кладів як про "наближення до ідеалу". 

У світлі новітніх уявлень про матеріальний і духов-
ний світ, що знайшли відображення в концепціях пост-
модерну, стає очевидним, що переклад належить і ви-
хідній, і цільовій літературі, що він торкається і часу 
творення ориґіналу, і часу творення перекладу. Найпо-
пулярніші концепції, навколо яких у наш час на Заході 
точаться всі дискусії, – ідеї "форенізації" та "доместика-
ції" [10, с. 210], а також учення про три стратеґії пере-

кладу: "буквального перекладу" як моделі Св. Ієроніма, 
"асиміляції" як моделі Горація і "відчуження" як моделі 
Шлейєрмахера [8, p. 2–10] навряд чи можна розглядати 
як ефективні шляхи розв'язання тих проблем, на які вка-
зує практика перекладу.  

Що стосується нової ґенерації наших перекладо-
знавців, то її представники, нібито забувши про славет-
ний спадок своїх національних попередників, замість 
того, щоб висувати свої концепції, наввипередки ко-
ментують теорії учених Заходу, включившись у без-
плідні розмови про "одомашнення" ("доместикацію") та 
"відчуження" ("форенізацію"), хоч істинна суть справи 
ховається не в цих різновекторних рухах. Суть справи 
полягає не в русі "вперед" – до цільової культури, і не 
в русі "назад" – до джерельної культури, а в русі "уго-
ру" – до нового художнього утворення на межі взаємодії 
та злиття двох культур.  

Художній переклад належить не тільки цільовій ку-
льтурі (про це доводиться, на жаль, нагадувати деяким 
нашим теоретикам і критикам перекладу) і не тільки 
культурі джерельній (і цю істину давно вже пора всіляко 
розпропаґувати серед представників вихідної культури); 
переклад належить новостворюваному міжкультурному 
простору, який об'єднує обидві заанґажовані у процесі 
перекладацької взаємодії культури.  

Фундатори теорії реалістичного перекладу неодмін-
но вказували на творчу особистість перекладача як на 
обов'язкову умову художнього перекладу. Помилковими 
у цьому відношенні є модні нині уявлення про те, що 
визначальною рисою перекладача є наявність у нього 
дару "перевтілення", дару "протеїзму". Цей забобон, на 
жаль, активно побутує серед нинішніх українських тео-
ретиків перекладу та його практиків: альманах, який 
видають харківські перекладознавці, має назву "Про-
тей" (з 2015 р. – "Новий Протей"); Київське об'єднання 
перекладачів при Спілці письменників України також 
називає себе ім'ям цього давньоґрецького перевертня. 

Заради справедливости слід визнати, що й на Захо-
ді чимало перекладознавців у наш час бавиться ідеєю 
перекладацької "невидимости" ("invisibility"), посилаю-
чись при цьому на американського перекладача Нор-
мана Шапіро, якому приписують такі слова: "Я розгля-
даю переклад як спробу створення тексту, настільки 
прозорого, що він і не здається перекладом. Добрий 
переклад – як віконне скло. Ви помічаєте його тільки 
тоді, коли на ньому є якісь ґанджі – пошкрябинки, повіт-
ряні бульбашки. В ідеалі їх там не повинно бути. Воно 
взагалі не повинне привертати до себе уваги" [11, p. 1]. 
Що характерно: своєю творчою практикою, зокрема 
своїми блискучими перекладами з Поля Верлена,  
Н. Шапіро повністю заперечує ці слова. 

Як чесно зізнався один із провідних західних пере-
кладознавців Джеймс Голмс, більшість існуючих нині 
теорій є в дійсності всього лише "пролеґоменами до 
загальної теорії перекладу" [9, p. 77]. Для створення 
такої "всеохопної теорії" ("the theory of everything")  
потрібні зміна дослідницької парадиґми, нове розуміння 
перекладу як складової культури. Тільки це дасть змогу 
теорії перекладу вийти на вищий рівень адекватности.  

О. Таїров, у якого Ґ. Ґачечіладзе запозичив ідею про 
первинну і вторинну дійсність, сам свого часу скористався 
ідеями Вальтера Беньяміна. У своїй відомій праці  
"Задача перекладача" цей німецький філософ запропо-
нував погляд на переклад не як на метафоричну заміну 
ориґіналу з метою правдивого відтворення його змісту, 
а як на заміну метонімічну: ориґінал і переклад поста-
ють при цьому як фраґменти іншого цілого.  

Розвиваючи ці ідеї, видатний мислитель сьогодення 
Славой Жижек пише: "Добрий переклад руйнує міф про 
орґанічну цілісність ориґіналу. Єдиний спосіб зберегти 
вірність класичній праці, зберегти класичний твір живим – 



ISSN 1728–2683             ІНОЗЕМНА ФІЛОЛОГІЯ. 1(53)/2021 ~ 73 ~ 

 
це розглядати його як відкритий, спрямований у майбут-
нє". На думку вченого, "класична праця – це кінострічка, 
хімікати для проявлення якої будуть винайдені значно 
пізніше" [12, p. 143–147]. Як ілюстрацію своїх думок 
автор наводить слова, сказані Ісусом Христом під час 
розп'яття, згідно з чотирма Єванґеліями: "Боже Мій,  
Боже Мій, нащо Мене Ти покинув?" (Матвій, 27:46; Марк, 
15:34); "Отче, в руки Твої віддаю Свого духа!" (Лука, 
23:46); "Звершилось!" (Іван, 19:30). Ці слова передають 
множинні квантові стани як синхронні альтернативні вер-
сії, які всі є "повністю правильними". Саме тому С. Жижек 
вважає "найдурнішим з усіх можливих" те кінематоґра-
фічне втілення пристрастей Христових, яке режисер Мел 
Ґібсон зреалізував у своїй "кітчевій кіноверсії" цього сю-
жету Єванґелій, коли Ісус, помираючи на хресті, промов-
ляє підряд усі три варіанти своїх останніх слів.  

На нашу думку, найпліднішим шляхом розв'язання 
існуючих проблем літературного перекладу є залучення 
до сфери перекладознавчого аналізу інших мистецтв. 
Художній переклад має враховувати досвід, накопиче-
ний у межах усього процесу розвитку світової культури. 
Щоразу, беручись за переклад класичного твору, пере-
кладач мав би враховувати його інтрамедіальні та інтер-
медіальні "альтер еґо". Задача ця – як у плані практич-
ної реалізації, так і в плані теоретичного осмислення – є 
непосильною для самих перекладачів і перекладознав-
ців. На думку Пеетера Торопа, "інтерсеміотичний пере-
клад може бути осмислений у рамках перекладознав-
ства" [7, c. 21]. Скоріше, якраз навпаки: перекладознав-
ство може бути осмислене завдяки спільним зусиллям 
діячів різних галузей культури: музики, живопису, ґрафі-
ки, театру, балету, телебачення, кіна.  

Музичне прочитання траґедії Шекспіра "Ромео і 
Джульєтта", здійснене композитором Ніно Рота, відкри-
ло такі нюанси у стосунках головних героїв цієї драми, 
які пройшли повз увагу перекладачів і дослідників цього 
твору. З усіх українських та російських перекладачів 
славетної "Нічної пісні прочанина" Ґете, до гурту яких 
увійшли такі майстри, як Микола Бажан, Григорій Кочур, 
Іннокентій Анненський, Валерій Брюсов, Борис Пастер-
нак, лише Михайло Лермонтов спромігся відтворити  
"пісню" ("Lied"): не випадково його переклад був покла-
дений на музику аж двома композиторами – Антоном 
Рубінштейном та Олександром Варламовим, чого не 
можна сказати про інші переклади, зорієнтовані на копі-
ювання ритміко-строфічної структури ориґіналу і нехту-
вання його кінестетичним завданням. Німецький першо-
твір, як відомо, багато разів був об'єктом зацікавленої 
уваги композиторів, серед яких достатньо назвати імена 
Франца Шуберта, Роберта Шумана та Ференца Ліста. 

Зорово-образні трансформації, вчинені російським 
перекладачем Левом Смірновим у його блискучому 
перекладі вірша Дмитра Павличка "Щастя" (з циклу 
"Сонети подільської осені"), найадекватніше поясню-
ються в термінах живопису, про що автор цих рядків 
мав колись нагоду писати [6, с. 279–288]. Класично ре-
алістична манера "письма" видатного українського пое-
та була відтворена за допомогою серії імпресіоністсь-
ких "мазків", що нагадує кубістські експерименти Пабло 
Пікассо у процесі копіювання картин майстрів Ренесансу. 

Зміна парадиґми мислення – це завжди революцій-
ний момент, який потребує мисленнєвого прориву, змі-
ни існуючих правил: не робити те, що можна робити, і 
робити те, чого не можна робити. Ключі від знань слід 
шукати не під світлом вуличного ліхтаря, де їх точно 
немає, а там, де вони можуть бути, – у темряві. Мину-
лорічний нобелівський лавреат Роджер Пенроуз наочно 
продемонстрував це на прикладі шахових комбінацій. 

Завершуючи розмову, можна стверджувати, що, 
крім звичного словесного тексту, художній твір має ще й 
музичний (аудійний) надтекст, малярський (візуальний) 
затекст і пластичний (кінестетичний) підтекст. Приділя-
ючи увагу всім цим смисловим площинам, перекладач 
робить основний акцент на тій естетичній площині, яка 
найвиразніше домінує в такому творі вказаного автора.   

Художня література – комплексний вид мистецтва, і 
для її всебічного вивчення потрібні зусилля багатьох 
наук. Особливо важливо все це під час перекладу тво-
рів історично віддалених від нас епох. Сучасні театра-
льні та кінематоґрафічні адаптації таких творів є часом 
провальними, тому що їх режисери не змогли добитися 
синтезу минувшини і сьогодення. Сучасний одяг героїв 
"Гамлета" непросто узгодити з архаїчною мовою ХVІ ст., 
тут потрібен прорив на новий рівень, як це мало місце в 
"Макбеті" Леся Курбаса. 

Художній переклад має враховувати досвід інших 
різновидів перекладу в межах усієї культури. Фіґураль-
но висловлюючись, можна стверджувати, що повним 
зібранням творів Вільяма Шекспіра будуть разом узяті 
всі словесні переклади цих творів усіма мовами світу, 
всі їх театральні й балетні постановки та кінематоґра-
фічні екранізації, всі їх малярські версії та ґрафічні ін-
терпретації, а також усі літературознавчі, мистецтво-
знавчі й перекладознавчі дослідження цих творів.   

 
Список використаних джерел 
1. Гачечиладзе, Гиви. Художественный перевод и литературные 

взаимосвязи. – Москва: Советский писатель, 1972. – 263 с.  
2. Кашкин, Иван. В борьбе за реалистический перевод. – У зб.: Во-

просы художественного перевода. – Москва: Советский писатель, 1955, 
с. 120–164. 

3. Коптілов, Віктор. Перешотвір і переклад. Роздуми і спостере-
ження. – Київ: Дніпро, 1972. – 216 с. 

4. Новикова, М. А. Проблемы индивидуального стиля в теории ху-
дожественного перевода (Стилистика переводчика): Автореф. дис. … 
д-ра филол. наук. Ленинград, 1980. – 406 с. 

5. Таиров, А. Я. О театре. Записки режиссера, статьи, беседы, речи, 
письма. – Москва: Всероссийское театральное общество, 1970. – 604 с.  

6. Ткаченко, Сергій. "Прийди до мене, брате, у Москов…". Сучасна 
українська поезія російською мовою. – У зб. "Сузір'я". – Київ: Дніпро, 
1988, с. 279–288.  

7. Тороп, Пеетер. Тотальний переклад. – Вінниця: Нова книга, 
2015. – 264 c. 

8. Bassnett, S. Constructing Cultures: Essays on Literary Translation / 
Susan Bassnett and Andre Lefevere. Topics in Translation. – Clevedon, 
Philadelphia, Toronto, Sydney, Johannesburg: Multilingual Matters LTD, 
1996. – 143 p. 

9. Holmes, J. S. The Name and Nature of Translation Studies / J. S. 
Holmes // Translated! Papers on Literary Translation and Translation 
Studies. – Amsterdam, Rodopi, 1988. – 117 р.  

10. Venuti, L. The Scandals of Translation: Towards an Ethics of 
Difference. – London, New York: Routledge, 1998. – 219 p. 

11. Venuti, Lawrence. The Translator's Invisibility. A History of 
Translation. Second Edition. – Routledge, London and New York, 2008. – 
319 p.  

12. Žižek, Slavoj. Absolute Recoil: Towards A New Foundation Of 
Dialectical Materialism. – Verso, London – New York, 2014. – 436 p.  

 
Надійшла  до  редколег і ї  10 .0 5 . 21  

 
Sergiy TKACHENKO, PhD Sci. (Philol.) 
National Writers' Union of Ukraine, United States of America 

 
TRANSLATION STUDIES: THE NEED FOR A SHIFT IN RESEARCH PARADIGM  

 
The article deals with the need to expand the framework of present-day research paradigm in the field of translation studies, which is tradition-

ally presented in a narrow range of "word – text", on the one hand – into the inner depth of sound-visual-kinesthetic imagery of the word, and on the 
other hand – into the wide outer realms of source and target cultures, encompassing within the sphere of translation studies the analysis of not 
only intramedial but also of intermedial re-creations of the initial verbal text. The theory of realistic translation which played its crucial role in the 
history of translation studies similar to the role played by classical mechanics in the history of physics, needs drastic rebooting and shifting into a 
higher gear in the context of modernity and post modernity. The buzz-word notions of ‘domestication’ and ‘foreignization’ so much popular these 



~ 74 ~ В І С Н И К  Київського національного університету імені Тараса Шевченка ISSN 1728-3817 
 
days both in the West and at home in Ukraine do not solve the main existing problem of belles-lettres translation but instead lead both the theoreti-
cians and practitioners astray. No less misleading is a current voguish concept of translator’s ‘invisibility’. The translator needs to be regarded 
neither as some kind of mythical ‘shape-changing’ Proteus, or as an annoying nuisance (some sort of ‘defective glass’ with bubbles and scrapes on 
it) but as an absolutely necessary and useful actor of the process. The theory of literary translation, in its own turn, needs a decisive research para-
digm shift so that the source text and the target text might be looked upon not as members of some kind of metaphorical relationship but as the 
metonymically linked integral parts of a wider cultural whole existing under the new historical conditions.   

Keywords: theory of realistic translation, intramedial translation, intermedial translation.  
 

References 
1. Gagechiladze, G. (1972) Khudozhestvennyi perevod i literaturnye vzaimosviazi. Moskva: Sovetskii pisatel. 
2. Kashkin, I. (1955) V borbe za realisticheskii perevod. Voprosy khudozhestvennogo perevoda, 120–164. 3. Koptilov V. (1972)  

Pershotvir I pereklad: rozdumy I sposterezhennia. Kyiv: Dnipro.  
4. Novikova, M. (1980) Problemy individualnogo stilia v teorii khu dozhestvennogo perevoda (Stilistika perevodchika). Leningrad.  
5. Tairov, A. (1970) O teatre. Zapiski rezhissera, stati, besedy, rechi, pisma. Moskva: Vserossiiskoe teatralnoe obshchestvo.  
6. Tkachenko, S. (1988) "Pryidy do mene, brate, u Moskov…". Suchasna ukrainska poeziia rosiiskoiu movoiu. In Suziriia (p. 279–288). 

Kyiv: Dnipro. 
7. Torop, P. (2015) Totalnyi pereklad. Vinnytsia: Nova knyha.   
8. Bassnett-McGuire, S., & Lefevere, A. (1998). Constructing cultures: Essays on literary translation. Clevedon: Multilingual Matters. 
9. Holmes, James S. 1988 (1975). The Name and Nature of Translation Studies. In James S. Holmes (ed.) 1988. Translated! Papers 

on Literary Translation and Translation Studies. Amsterdam: Rodopi, 66-80. 
10. Venuti, L. (1998) The scandals of translation: Towards an ethics of difference. London, New York: Routledge. 
11. Venuti, L. (2008) The translator's invisibility. A history of translation. London, New York: Routledge.  
12. Žižek, S. (2014) Absolute recoil: Towards a new foundation of dialectical materialism. – London, New York: Verso. 

 
 
 

УДК [811.163.1'255.4'42:27-528-532.2-533]:305-055.2 
Taras SHMIHER, Dr. Sci. (Philol.), Assoc. Prof. 

Ivan Franko National University of Lviv, Lviv, Ukraine 
 

GARDEN OR BRANCH: FEMINISTIC MOTIFS IN THE TRANSLATIONS  
OF THE FEAST OF THE NATIVITY OF THE MOTHER OF GOD 

 
The feminist theory of translation belongs to the group of theories dealing with milieu-determined assessment which usually 

gives a little to the evaluation of translation quality, but a lot to the understanding of the textual identity of an original. Although 
the feminist theory is eager to focus on women's heroine-centred writings for women, it can provide some assessing criteria for 
texts out of this framework. 

The image of St Mary is among the key images of Christian writings. Christianity like other Abrahamic religions looks publicly 
patriarchal, but in some texts, women have succeeded in more space for visibility and activity. The liturgical service on the 
occasion of the feast of the nativity of ST Mary is a major woman-centred service.  

The group of the seven texts selected for the study represent various denominations: the Ecumenical Patriarchate of 
Constantinople, the Greek Orthodox Church of Antioch, the Ukrainian Orthodox Church, the Ukrainian Greek-Catholic Church, 
the Melkite Greek-Catholic Church, the Russian Orthodox Church. The oldest text is the 1619 Ukrainian Church Slavonic service 
which contains some deviations from today's Greek-language Textus Receptus, although, the Ukrainian editors and translators 
claimed in the preface that they followed the Greek text.  

The paper is dedicated to a group of artistic features for describing St Mary which are the major guidelines for translators: 
1. The aesthetical value of describing the Theotokos in this service is rendered first of all via beautiful epithets and 

metaphors. 
2. Any image is influenced and, thus, defined by the words or images used around. 
3. It is not so surprising that the sexual metaphors may be considered easily detectible in the liturgical hymns. 
4. The titular references to the Theotokos are usually perceived as something granted and accustomed whereas they have 

symbolically loaded senses. 
5. The expressive parameter of any text stimulates us to reconsider on how we see or want to see the Theotokos, what we 

know about her personality. 
6. A number of terms are employed to immediately evoke emotional response in the reader. 
Keywords: feminist theory of translation, religious text, liturgical translation, Theotokos, translation criticism. 

 
Mykola Zerov characterized the literary turn of the 

19th century with a very insightful and precise description: 
"The earlier Ukrainian clergy and Cossack upper class, 
who produced and consumed literary values in the 17th and 
the first half of the 18th century, gradually started losing 
their national disposition" [2, p. 7]. The accent on axiology 
and nationality is the key to the successful interpretation of 
many text types, including even religious texts which are 
often manipulated due to doctrinal reasons. 

The feminist theory of translation belongs to the group 
of theories dealing with milieu-determined assessment 
which usually gives a little to the evaluation of translation 
quality, but a lot to the understanding of the textual identity 
of an original. Although the feminist theory is eager to focus 
on women's heroine-centered writings for women, it can 
provide some assessing criteria for texts out of this 
framework. Sherry Simon believes that female types and 
translated texts are relegated to discursive inferiority [4, 

p. 1], but liturgical texts and translations propagate values 
and visions which testify the opposite. 

The image of the Virgin Mary is among the key images 
of Christian writings. Christianity like other Abrahamic 
religions looks publicly patriarchal, but in some texts, 
women have succeeded in possessing more space for 
visibility and activity. The liturgical service on the occasion 
of the feast of the nativity of the Virgin Mary is a major 
woman-centred service. Given that the whole feast 
consists of the small vespers, the great vespers and the 
matins, the hymns of the small vespers are particularly full 
of vivid feminine images, while the matins service has more 
reiterated topoi of salvation and Jesus Christ's presence. 
However, this structure suffered due to the shortenings and 
simplifications, sanctioned during the second half of the 
20th century: the small vespers is not celebrated and, thus, 
published in English-language translations used by various 
Eastern Orthodox and Greek-Catholic Churches.  

© SHMIHER Taras, 2021



ISSN 1728–2683             ІНОЗЕМНА ФІЛОЛОГІЯ. 1(53)/2021 ~ 75 ~ 

 
English may be called a 'Catholic' language as during 

the large period of its history, it served Roman Catholic 
believers'' needs. This Roman Catholic lingual mentality is 
a decisive factor when the reader is meant. The 
fundamental difference lies already in naming St Mary: 
Roman Catholics admire the poetics of referring to the 
Virgin Mary, and Orthodox believers and Catholics of 
Eastern Rite awe the worship of the Mother of God.  

The group of the seven texts selected for the study 
(listed in the references) represent various denominations: 
the Ecumenical Patriarchate of Constantinople, the Greek 
Orthodox Church of Antioch, the Ukrainian Orthodox 
Church, the Ukrainian Greek-Catholic Church, the Melkite 
Greek-Catholic Church, the Russian Orthodox Church. The 
oldest text is the 1619 Ukrainian Church Slavonic service 
which contains some deviations from today's Greek-
language Textus Receptus, although the Ukrainian editors 
and translators claimed in the preface that they followed 
the Greek text. In any case, these deviations became 
accepted and practised in the Ukrainian, Serbian and 
Russian Orthodox Churches.  

Aesthetical dimension. The aesthetical value of 
describing the Theotokos in this service is rendered first of 
all via beautiful epithets and metaphors. The hymn "From 
Ann today" in the small vespers describes Theotokos as a 
flower and a garden. This is a biblical reference (Isaiah 
11:1), but in the Slavonic biblical tradition, the image "נצד" 
of this verse is rendered as "цвhтъ" which reflects 
naturalistic or agricultural imagery by emphasizing a more 
colourful and pleasant part of the plant. The Old Hebrew 
lexeme means a stick with further interpretation for guard 
and even loyalty that prepares the ground for a scion as a 
symbol of power and control. In Patristic Greek, the 
meaning of "ῥάβδος" evolved from a stick to rich 
connotations, especially divine one, connected with God 
the Father, Jesus Christ and Holy Ghost.  

The English translation by Mother Mary and Kallistos 
Ware followed the line of Textus Receptus by deploying the 
lexeme "rod". However, the next epithet after "ῥάβδος" is 
"φυτὸν θεόσδοτον", which can be interpreted dually: both as 
a garden plant, and a spring. Thus, the idea of a new 
generation evolves. In the English text, the idea of a human 
offspring is very gentle, based on a genuine metaphor ("a 
branch given by God"), while in the Old Greek language, it 
already had direct connections with describing a human. In 
the Slavonic text, the accentuation is overt and vivid: "Садъ 
Бг҃оданgнъ" (garden given by God). The reading movement 
from a flower to a garden lead to the effect of aesthetical 
emphasis. This is a deviation from the known Greek text, 
and it may be explained that the Ukrainian translators 
followed a different text, or they introduced more pleasant 
colouring by themselves.   

Nevertheless, the garden metaphor is reiterated in the 
hymn "Today God who rests upon the spiritual thrones". 
The same metaphor "φυτὸν ζωηφόρον" exists in the 
Slavonic text as "садъ живоносgнъ" (life-bearing garden) 
which is amplification or enlargement of the original image. 
This is a hymn of the great vespers, and it is available in a 
number of translations, but all the translations can be 
considered modern, and they contain only "branch": "a life-
bearing branch" (1938, Rev. Seraphim Nassar; Antiochian 
Orthodox Church), "a branch full of life" (1969, Most Rev. 
Joseph Raya and José De Vinck, Melkite Greek-Catholic 
Church), "a branch full of life" (2003/2014, Rev. Dmytro 
Vysochanskyi / Demetrius Wysochansky, Ukrainian 
Greek-Catholic Church). However, the Ukrainian-
language text of the Ukrainian Greek-Catholic Church 
renders it as "живоносний сад" that means that the 
Basilian Fathers used the Slavonic text as their original. 
The modern reader finds more beauty in the Kyivan text 
as compared to the 'stringent' translations while the 

Greek text is not so strict and contains space for the 
stimulating interpretation of a beautiful garden.  

Luise von Flotow and Farzaneh Farahzad remark that 
"national cultures are never hermetically sealed or closed 
off to difference; difference attracts, fascinates, triggers 
curiosity and interest, and always manages to penetrate 
borders" [5, p. xiv]. Here we witness as the Judeo-Hellenistic 
symbol is transformed even though this is a text of the 
highest authority which is typically rigid against corrections in 
dogmatic descriptions. The received sacred cult should be 
'hermetically sealed' for the sake of the purity of faith, but we 
see that it is not so even in liturgical texts.  

Lingual dimension. Any image is influenced and, thus, 
defined by the words or images used around. The image of 
the Theotokos as a nursing mother is clear, known and 
acceptable: "ἡ τροφὸς τῆς ζωῆς ἡμῶν" is used in the hymn 
"The soil which formerly was barren" of the small vespers 
as well as in the Troparion of the Prefest. The main idea of 
feeding or rearing a child (meaning a Christian) is not 
distorted in all the translations: "питатgлница жизни 
нашgа" (Kyivan text), "the Theotokos who nourishes our 
life", "the nourisher of our life" (Antiochian OC), "she who 
sustains our life" (Mother Mary and Kallistos Ware), "the 
Sustainer of our life" (Melkite and Ukrainian GCCs), "кор-
мителька життя нашого" (Ukrainian GCC). However, it 
borders with another description of the Theotokos: "θαῦμα 
φρικτόν" which appears as "чюдо страшно" in the Kyivan 
text and "dread wonder" in Mother Mary and Kallistos 
Ware's translation. The terrible connotations are the ones 
which should be avoided here, though originally, they were 
present in the lexeme "φρικώδης". The dictionary of 
Patristic Greek suggests a very successful explanation for 
"φρικτός": "awe-inspiring". The Christian doctrine does not 
promote angry God, and in neutral and positive context, it 
is not fear that is implied, but a specific emotional state of 
the feeling of respect and reverence mixed with latent fear 
and wonder, and inspired by what is majestic or powerful in 
nature. The Oxford English Dictionary fixes similar 
connotations for "dread", but a more explanatory variant 
would be a better option for a reader. In the 1619 Kyivan 
text, the lexeme "страшьнrй" might have been a possible 
equivalent, but in today's Ukrainian, it demands quite an 
inventive way-out. 

These contemplations show how accurate a translator 
should be while interpreting a time-distant text. Some 
hymns from this service are now celebrated only in the 
Slavonic churches, and we cannot compare what variants 
could be acceptable for "младgнствuюща Дв҃а" (hymn "Кто 
довольнw") and "прgпhтаа и̓ нgискuсобрачнаа" (hymn 
"Всgчgстно~ тво~ рождgство"). Definitely, they should be 
treated in a very delicate and creative way, and the main 
rule for a successful translation is to keep focus both on the 
Christian doctrine and the polysemy of Old Greek. 

Luise von Flotow speaks about the necessity to 
compensate the losses of the untranslatable feminized 
neologisms [6, p. 22 passim], while in the available non-
Greek translations, the translators – on the contrary – try to 
avoid failing by experimenting with the nomens for the 
Theotokos. This state of arts is explained by the different 
time-distant amount of semantic loads in concepts as well 
as by the appeal to the ideal woman – the Theotokos who 
was to be described with exclusive epithets. The ideal 
status could also define how other female personalities 
were presented. Thus, here we face a reverse situation: 
the original was stable and clear, why the translations are 
characterized with strongly expressive neologisms for 
portraying women. 

Fictional dimension. The act of birth is a result of a 
sexual behavior, and it is not surprising that the sexual 
metaphors may be considered easily detectible in the hymn 
"Today the barren gates are opened and the virgin Door of 



~ 76 ~ В І С Н И К  Київського національного університету імені Тараса Шевченка ISSN 1728-3817 
 
God comes forth". However, the both phrases are "πύλαι 
ἀνοίγονται" ("врата ^връзаютс#", "the gates are opened", 
"брама відчиняється") and "πύλη παρθενικὴ θεί" (literally: 
door virgin divine) do not have a traditional sexual 
interpretation. On the contrary, it is much deeper connected 
with righteousness as a gate of life that elevates the status 
of the new-born girl as a necessary condition for human 
salvation. Some translations directly voice this majestic 
metaphor of a lady as a way for salvation: "the Virgin, the 
Gate of God" (Melkite GCC), "the Virgin, the gate of God" 
(Ukrainian GCC). Other translations exploited the genuine 
phrases and resulted in awkward wording which is unclear 
without a proper theological clarification: "Двgрь Дв҃ичgскаа, 
Бж҃с҃тъвннаа" (1619 Kyiv), "the divine, the virginal gate" 
(Antiochian OC), "the virgin Door of God" (Mother Mary and 
Kallistos Ware), "дівичі двері" (Ukrainian GCC). 

The male genitals are present in the text as well, so we 
do not have a discriminatory approach to describing the 
event, but they indicated only the lines of progenitors. Thus, 
on the second level of interpretation, we can point the 
heavenly nature of women and the physical nature of men. 

Sherry Simon refers to the conflicts of beauty and 
infidelity, production and reproduction, active/male and 
passive/female which are deeply rooted into the memory of 
Western culture [4, p. 11]. In the collected epithets and 
metaphors connected with the Theotokos, the active part 
which is more obvious and vibrant is the female presence. 
Thus, this liturgical piece discloses a different part of 
ancient memory where the female component was more 
important and was accepted as that of a higher status.  

'True' dimension. The titular references to the 
Theotokos are usually perceived as something granted and 
accustomed whereas they have symbolically loaded senses. 
In the hymn "Joachim and Anna keep festival…", we 
venerate "τὴν μόνην Θεοτόκον". In this phrase, the lexeme 
"μόνος" is to express the rhetorical preeminence of the 
Theotokos in her divine quality or action. Formally, the used 
Slavonic and English equivalents (respectively "единu Бого-
родицu" and "the only Theotokos") render the exceptional 
status of the Theotokos, but in the array of other and much 
more frequently used senses, the major sense of rhetorical 
preeminence may not be activated in all proper contexts. In 
New Ukrainian, the lexeme "єдина" is generally dubious. 

In the hymn "Today Ann the barren" and in the 
Troparion of the Prefest (as well as in other hymns), the 
Theotokos is named "θεόπαις" which the dictionary of 
Patristic Greek records both as a 'male' sense ("who is a 
divine Son") and a 'female' sense ("who bears a divine 
Son") by fixing different roles to men and women. The 
dictionary of Old Greek discloses the gender-free ground of 
the lexeme "παῖς" which signifies any male or female 
descendant, a young one, but it may also stand for a slave 
or servant of all ages. Following the patristic doctrine, all 
the translations are deviant, because in the hymn, the 
focus is on the mother who is chosen for the highest 
mission. The translations – "Бг҃оотроковица" (1619 Kyiv), 
"the divine Maiden", "the Maiden of God" (Antiochian OC), 
"the Child of God" (Mother Mary and Kallistos Ware), "the 
maiden of God", "the Maiden of God" (Melkite and 
Ukrainian GCCs), "божественна Діва", "Божа 
отроковиця" (Ukrainian GCC) – bear a focus on the 
reverent quality irrespective of her future birth delivery.  

Li Hongyu summarizes one case of de-womanizing the 
theme of the original [cf. Translating women 2016:154], 
whereas this experience must be quite widespread in 
hardcore patriarchal societies. In the Service of the 
Theotokos's Nativity, the gender role is fundamental as it 
reflects the physical reality, and it is very clear and visible. 
In the translations, the lowering of Her social status may be 
interpreted manipulatively if we want to stress Her family / 
'occupational' relations instead of Her age. 

Expressive dimension. The expressive parameter of 
any text is also oriented at presenting the uniqueness of 
protagonists' personalities. This view stimulates us to 
reconsider on how we see or want to see the Theotokos, 
what we know about her personality. In the hymn "The soil 
which formerly was barren", the traditional mother-daughter 
dyad is realized in the metaphorically extraordinary, but 
miraculous contrast "ἄγονος χώρα" – "γῆ καρποφόρος". 
The physical contrast 'sterile-fertile' is not very productive 
for studying the protagonists' emotional states or personal 
features as it offers too space for imaginative interpretation. 
The reader may pay attention the Patristic sense of 
"καρποφόρος": meaning 'bearing offerings to the church', it 
discloses more radical interpretations for the hymn. The 
1619 Kyivan text contains the pair "нgплодна# страна" – 
"зgмл# Богоплодна#" (God-bearing land/soil), whose latter 
part was later changed into "зgмл# плодоносна#" (fruit-
bearing land/soil). It is really thought-provoking whether the 
Ukrainian translators used a special original or decided to 
offer their explanatory equivalent. In Mother Mary and 
Kallistos Ware's translation, the pair is "barren soil" – 
"fertile ground" that renders no peculiar difficulty for 
assessing its quality as basic agricultural terms are nor 
very problematic for translation.  

Commonly, liturgical hymns lack the emotional 
descriptions of the Theotokos. Her role in the salvation of 
human race is much more important than the very 
personality of Hers. The metaphor of 'γέφυρα' (bridge) was 
quite popular in patristic literature, but then again it shows 
the importance of the Theotokos as the essence of life and 
provides no information about Her self-assessment: "Ἡ τῆς 
ζωῆς, τίκτεται σήμερον γέφυρα" – "Живота ражда~тс# 
днgсь мостъ" (1619 Kyiv) – "Today the Bridge of Life is 
born" (Mother Mary and Kallistos Ware). In another hymn 
of the Ukrainian Greek-Catholic Church, the Theotokos is 
the bridge directing us to the salvation incarnated in Jesus 
Christ: "Як міст до творця величаємо тебе, Богородицю" – 
"We extol you, O Mother of God, as the bridge that leads to 
the Creator". 

Pondering over Eliana Maestri's observations of  "how 
ideological institutions engage with women by regulating 
their perceptions of class, social interactions and mental 
representations" [3, p. 78], we can also remark the 
connection between the epithets for the Theotokos and the 
class of peasants. Meanwhile, it indicates the ancient state 
of conceptualization and the liveliness of archetypical 
visions, though today's urban readership does not feel and 
absorb all the power of such comparisons.  

Affective dimension. In religious texts, a number of 
terms are employed to immediately evoke emotional 
response in the reader. In the hymn "Joachim and Anna 
keep festival…", the phrase "τὴν ἀπαρχὴν τῆς ἡμῶν 
σωτηρίας" contains even more than another epithet for 
the Theotokos. The lexeme "ἀπαρχή" is a primal offering 
or sacrifice which is offered to prophets, or to the poor or 
as a thanksgiving prayer. This is a signal to reader to 
follow and act correspondingly: the writer expects that the 
reader will make their unique and special offering. In the 
translation, this effect is less evocative and more hidden 
in the praising observations: "начатокъ нашgмu спасgнїю" – 
"first fruit of our salvation". 

The Greek religious hymns are full of associations. The 
ancient languages are inclined to polysemy and multiple 
interpretations. Thus, laypeople may feel involved in the 
creating of a living text, while some semantic part may stay 
uncovered. Like in the hymn "Today God who rests upon 
the spiritual thrones", the lexeme "thrones" will attract 
readers' and listeners' attention to another lexeme, i.e. 
"νοερός" ("ὁ τοῖς νοεροῖς θρόνοις") which is really 
challenging for elucidation, as it incorporates both 
intellectual (thus, human), and heavenly (thus, divine). 



ISSN 1728–2683             ІНОЗЕМНА ФІЛОЛОГІЯ. 1(53)/2021 ~ 77 ~ 

 
Meanwhile, something actually meaningful is still missing. 
The intellectual side is present in two translations: "на 
разuмныхъ прgстолhхъ" (1619 Kyiv) and "on noetic 
thrones" (Antiochian OC). Four translation opted for the 
word "spiritual": "upon the spiritual thrones" (Mother Mary 
and Kallistos Ware), "on the Spiritual Thrones" (Melkite 
GCC), "на духовних престолах" and "on the spiritual 
thrones" (Ukrainian GCC). Yet, this variant looks too 
shallow for the correct understanding without involving the 
semantic components of thought, ratio and intelligence.  

Terms in feminine writings are an important feature of 
the female identity, and it is important to preserve or 
render the term in the translation [1, p. 101 passim]. In 
the time-distant religious text, terms should be treated not 
only as a word with a narrowly scientific meaning but also 
a word with a specifically doctrinal sense. This is why the 
variants opted for should be both doctrinally correct and 
semantical precise. 

Conclusions 
In religious texts, the practices of silencing and erasing 

the Other are not many, as the very Other is sacred, 
though possibly incognizable and threatening. On the one 
hand, millennium-old traditions influence the continual 
usage of once-approved expressive options; on the other 
hand, the doctrinal teachings do without today's linguistic 
analysis, and they shape textual insights which are based 
on the patristics and personal emotions.  

The historical dimensions of ancient texts, esp. those 
as manifestos of cultural imperialism, are interpreted 
superficially, most often as exotic forms, but they reflect all 
the historical and emotional experience of a community: 
this may explain the fact that in the Ukrainian tradition, the 
'narrow' metaphor of a branch was transformed into the 
'wide' metaphor of a whole garden which can be a mirror of 
more familiar landscape.  

Any text renders an identity, but a translation contains a 
variety of identities, and sometimes these identities may 
contest. In the original and translations of the Service, we 
still see the Theotokos as a strong preeminent beautiful 
personality that is the happy key to our salvation. The 
reduced image of Hers as we experience during the 
shortened services appeared as the result of liturgical 
reforms which are absolutely a different story… 

 

References 
1. Diachuk L. S. Suchasna frantsuzka zhinocha proza v ukrayinskykh 

perekladakh: Dys. … kand. filol. n. / KNU im. Т. Shevchenka. Kyiv, 2016. 291 s.  
2. Zerov М. Ukrainske pysmenstvo. Kyiv: Osnovy, 2003. 1301 s. 
3. Maestri E. Translating the Female Self across Cultures: Mothers 

and daughters in autobiographical narratives.  Amsterdam / Philadelphia: 
John Benjamins, 2018. xiii, 302 p. 

4. Simon 1996: Simon Sh. Gender in Translation: Cultural identity and 
the Politics of Transmission. London; New York: Routledge, 1996. x, 195. 

5. Translating women: different voices and new horizons / ed. by 
Luise von Flotow and Farzaneh Farahzad. New York, NY: Routledge, 
[2016]. xvi, 235 p. 

6. von Flotow L. Translation and Gender: Translating in the 'Era of 
Feminism'. Manchester: St Jerome; Ottawa: University of Ottawa Press, 
1997. [8], 114 p. 

 
Sources of texts 
1. Book of Divine Prayers and Services of the Catholic Orthodox 

Church of Christ / comp. and arranged by the Rev. Seraphim Nassar; 
Antiochian Orthodox Church. New York: The Blackshaw Press, 1938. 1146 p. 

2. The Festal Menaion / trans. from the original Greek by Mother 
Mary and Kallistos Ware. London: Faber & Faber, 1969. 564 p. (The Service 
Books of the Orthodox Church). 

3. Byzantine Daily Worship: With Byzantine Breviary, the Three 
Liturgies, Propers of the Day and Various Offices / comp. and transl. by 
Most Rev. Joseph Raya and José De Vinck; Melkite Greek-Catholic Church. 
Allendale, N.J.: Alleluia Press, 1969. [6], 1020 p. 

4. Divine Office of the Byzantine-Slavonic Rite : Horologion – 
Octoechos – Triodion – Menaion / Ukrainian Greek-Catholic Church. 
Stamford, CT., 2014. 1379 p. 

5. Anθolohion. Kyiv: Kyevo-Pecherska Lavra, 1619. [16], 1048 s. 
6. Molytvoslov: Chasoslov – Oktoyikh – Triod – Mineya / Ukrayinska 

Hreko-Katolytska Tserkva. [Zhovkva]: Misioner, 2015. 1373 s.  
7. Minaíou toú Septemvríou : Periéchon ápasan tin aníkousan aftó 

Akolouthían / Diorthothén próin men ypó Vartholomaíou Koutloumousianoú 
toú Imvríou. Ékdosis éndketi. Venetía: Foínix, 1889. [20], 176 s. 

 
Dictionaries 
1. Slovnyk ukrayinskoyi movy: v 11 t. Kyiv: Nauk. dumka, 1970–1980. 
2. Sreznevsky I. I. Materialy dlia slovaria drevne-russkago yazyka po 

pismennym pamyatnikam: v 3 t. Sanktpeterburg, 1893–1912. 
3. The Compact Edition of the Oxford English Dictionary: Complete 

Text Reproduced Micrographically: in 2 vols. Oxford et al.: Oxford University 
Press, 1971. 

4. A Greek-English Lexicon / comp. by H. G. Liddell and R. Scott; 
revised and augmented throughout by Sir H. S. Jones with the assistance of 
R. McKenzie and with the cooperation of many scholars; with a revised 
supplement. Oxford: Clarendon Press, 1996. xlv, 2041; Suppl. xxxi, 320 p. 

5. A Hebrew and English lexicon of the Old Testament with an 
appendix containing the Biblical Aramaic / based on the Lexicon of  
W. Gesenius as translated by Edward Robinson ; ed. by F. Brown,  
S. R. Driver, C. A. Briggs.  Oxford: Claredon Press, 1939. xix, 1127 p. 

6. A Patristic Greek Lexicon / ed. by G. W. H. Lampe. Oxford: 
Clarendon Press, 1961. xlix, 1568 p. 

 
Надійшла  до  редколег і ї  02 .0 4 . 21  

 
Тарас ШМІГЕР, д-р філол. наук, доц. 
Львівський національний університет імені Івана Франка, Львів, Україна 
 

САД ЧИ ГІЛКА: ФЕМІНІСТИЧНІ МОТИВИ У ПЕРЕКЛАДАХ СЛУЖБИ НА РІЗДВО БОГОРОДИЦІ 
 

Феміністична теорія перекладу належить до групи теорій, що досліджують умотивовану середовищем оцінку, яка, як правило, не 
відіграє великої ролі для оцінки якости перекладу, але дає багато для розуміння текстової ідентичности оригіналу. Хоча феміністична 
теорія прагне зосередитись на творах, написаних жінками про жінок і для жінок, вона може забезпечити деякі критерії оцінки текстів поза 
цією парадигмою.  

Образ святої Марії є одним із ключових образів християнських творів. Християнство, як і інші авраамічні релігії, є публічно 
патріархальним, але в деяких текстах жінки користуються більшим простором для видимости та діяльности. Літургійна служба з 
нагоди Різдва Пресвятої Богородиці є вагомою службою, що побудована довкола жіночого.  

Група із семи текстів, відібраних для дослідження, представляє різні конфесії: Константинопольський Вселенський патріархат, 
Антіохійську православну церкву, Українську православну церкву, Українську греко-католицьку церкву, Мелкітську греко-католицьку 
церкву, Російську православну церкву. Найдавніший текст – це українська церковнослов'янська служба 1619 р., яка містить деякі 
відхилення від нинішнього грецькомовного Textus Receptus, хоча українські редактори та перекладачі стверджували у передмові, що 
вони слідували грецькому тексту.  

Статтю присвячено групі художніх рис, що характеризують образ святої Марії, які є основними вказівниками для перекладачів:  
1. Естетична цінність опису Богородиці в цій службі створюється насамперед за допомогою красивих епітетів та метафор.  
2. На будь-який образ впливають і так творять його слова або образи, вжиті навколо.  
3. Не так уже й дивно, що сексуальні метафори можна легко виявити в літургійних гімнах.  
4. Титулярні звертання до Богородиці зазвичай сприймаються як щось дане й звичне, тоді як вони містять глибокі символічні смисли.  
5. Експресивний параметр будь-якого тексту спонукає нас переглянути, якою ми бачимо або хочемо бачити Богородицю, що ми 

знаємо про її особистість.  
6. Шерег термінів використано, щоб негайно викликати емоційний відгук у читача. 
Ключові слова: феміністична теорія перекладу, релігійний текст, літургійний переклад, Богородиця, критика перекладу. 
 
Cписок використаних джерел  
1. Дячук 2016: Дячук Л. С. Сучасна французька жіноча проза в українських перекладах: Дис. … канд. філол. н. / КНУ ім. Т. Шевченка. Київ, 2016. 

291 с.  
2. Зеров 2003: Зеров М. Українське письменство. Київ: Основи, 2003. 1301 с. 
3. Maestri 2018: Maestri E. Translating the Female Self across Cultures: Mothers and daughters in autobiographical narratives. Amsterdam / 

Philadelphia: John Benjamins, 2018. xiii, 302 p. 
4. Simon 1996: Simon Sh. Gender in Translation: Cultural identity and the Politics of Transmission. London; New York: Routledge, 1996. x, 195. 



~ 78 ~ В І С Н И К  Київського національного університету імені Тараса Шевченка ISSN 1728-3817 
 

5. Translating women 2016: Translating women: different voices and new horizons / ed. by Luise von Flotow and Farzaneh Farahzad. New York, NY: 
Routledge, [2016]. xvi, 235 p. 

6. von Flotow 1997: von Flotow L. Translation and Gender: Translating in the 'Era of Feminism'. Manchester: St Jerome; Ottawa: University of Ottawa 
Press, 1997. [8], 114 p. 

 
Джерела текстів 
1. Book of Divine Prayers and Services of the Catholic Orthodox Church of Christ / comp. and arranged by the Rev. Seraphim Nassar; Antiochian 

Orthodox Church. New York: The Blackshaw Press, 1938. 1146 p. 
2. The Festal Menaion / trans. from the original Greek by Mother Mary and Kallistos Ware. London: Faber & Faber, 1969. 564 p. (The Service Books of 

the Orthodox Church). 
3. Byzantine Daily Worship: With Byzantine Breviary, the Three Liturgies, Propers of the Day and Various Offices / comp. and transl. by Most Rev. 

Joseph Raya and José De Vinck; Melkite Greek-Catholic Church. Allendale, N.J.: Alleluia Press, 1969. [6], 1020 p. 
4. Divine Office of the Byzantine-Slavonic Rite : Horologion – Octoechos – Triodion – Menaion / Ukrainian Greek-Catholic Church. Stamford, CT., 2014. 

1379 p. 
5. Анθологіон. Київ: Києво-Печерська лавра, 1619. [16], 1048 с. 
6. Молитвослов : Часослов – Октоїх – Тріодь – Мінея / Українська Греко-Католицька Церква. [Жовква]: Місіонер, 2015. 1373 с.  
7. Μηναῖον τοῦ Σεπτεμβρίου : Περιέχον ἅπασαν τὴν ἀνήκουσαν αὐτῷ Ἀκολουθίαν / Διορθωθέν πρῴην μὲν ὑπὸ Βαρθολομαίου Κουτλουμουσιανοῦ τοῦ 

Ἰμβρίου. Ἔκδοσις ἕνδεκάτη. Βενετία: Φοῖνιξ, 1889. [20], 176 σ. 
 
Словники 
1. Словник української мови: в 11 т. / АН УРСР, Ін-т мовознавства ім. О. О. Потебні. Київ: Наук. думка, 1970–1980. 
2. Срезневскій И. И. Матеріалы для словаря древне-русскаго языка по письменнымъ памятникамъ: в 3 т. Санктпетербургъ, 1893–1912. 
3. The Compact Edition of the Oxford English Dictionary: Complete Text Reproduced Micrographically: in 2 vols. Oxford et al.: Oxford University Press, 1971. 
4. A Greek-English Lexicon / comp. by H. G. Liddell and R. Scott; revised and augmented throughout by Sir H. S. Jones with the assistance of  

R. McKenzie and with the cooperation of many scholars; with a revised supplement. Oxford: Clarendon Press, 1996. xlv, 2041; Suppl. xxxi, 320 p. 
5. A Hebrew and English lexicon of the Old Testament with an appendix containing the Biblical Aramaic / based on the Lexicon of W. Gesenius as 

translated by Edward Robinson ; ed. by F. Brown, S. R. Driver, C. A. Briggs.  Oxford: Claredon Press, 1939. xix, 1127 p. 
6. A Patristic Greek Lexicon / ed. by G. W. H. Lampe. Oxford: Clarendon Press, 1961. xlix, 1568 p. 



ISSN 1728–2683             ІНОЗЕМНА ФІЛОЛОГІЯ. 1(53)/2021 ~ 79 ~ 

 
Л І ТЕРАТУРОЗНАВСТВО  

 
 

УДК 82.01/.09 
Тетяна БОВСУНІВСЬКА, д-р філол. наук, проф. 

Київський національний університет імені Тараса Шевченка, Київ, Україна 
 

МАРВІН МІНСЬКИЙ ТА ЙОГО РОЛЬ У ФОРМУВАННІ ФРЕЙМОВОЇ ПОЕТИКИ  
 

Стаття присвячена вивченню можливостей застосування теорії фреймів, уперше презентованої Марвіном  
Мінським в інформаційних технологіях (ІТ), до галузі літературознавства. Крім детального осмислення категоріаль-
ного апарату Марвіна Мінського, стаття аналізує пізніші теорії, зокрема, теорію фреймового переключення Ірвін-
га Гофмана, теорію мовознавчого фреймування Чарльза Філлмора, застосування фреймів у соціології як визначни-
ка людської поведінки Віктора Вахштайна та ін.  Фрейм не поступається таким поняттям поетики, як ритм, мо-
дус, композиція, лейтмотив, тема, образ, жанр тощо, які традиційно сприяли сегментації думки на певному визна-
ченому заздалегідь рівні смислопородження тексту. Фрейм – мінімальна концептуальна частина мислення, спосіб 
його категоризації, і як така присутня в усіх сферах людського мислення, в тому числі й у літературі. У статті 
розглядаються основні підходи до формування фреймової поетики, яка мислиться наступною після постнекласич-
ної поетики, що домінувала у другій половині ХХ ст., у літературі так званого "постмодернізму". Перевагами 
фреймової поетики названо універсальність її категорій і наскрізність їх застосування внаслідок універсальності 
категорій фреймового аналізу. Висувається гіпотеза про можливість укладання та функціонування фреймової 
поетики в сучасній теорії літератури й критиці. 

Ключові слова: фрейм, теорія фреймів, фреймова поетика, Марвін Мінський, термінал, трансформація, фреймове 
переключення, категоризація, концептуалізація, фреймовий аналіз. 

 
Насамперед зазначимо, що в цій статті не йдеться 

ні про що утворюване поза свідомістю (наприклад у 
підсвідомості, у стані зміненої свідомості, у трансцен-
дентному просторі), а тільки про те, що окреслене люд-
ським мисленням, є його здобутком і може бути підтвер-
джене, перевірене дослідним шляхом. Зрозуміти "ме-
ханізм мислення" завжди виявлялось дуже складно: хоч 
ми автоматично ним користуємося щодня. Принаймні 
на сьогодні широко відома фреймова теорія мислення, і 
її найбільш виважену версію стосовно комп'ютерів за-
пропонував Марвін Лі Мінський (1927–2016). Дослі-
дження М. Мінського "Фрейми для представлення 
знань" ("A framework for representing knowledge" [12], 
1974) до сьогодні не втратило актуальності. Там може-
мо знайти чітке окреслення поняття "фрейм", від якого 
відштовхувались усі прихильники фреймової теорії: 
"Фрейм є структурою даних для представлення стерео-
типної ситуації. З кожним фреймом асоціюється інфор-
мація різних видів. Одна її частина показує, яким чином 
варто використовувати даний фрейм, інша – що ймовір-
но може потягнути його використання, третя – що треба 
зробити, якщо ці очікування не підтвердяться" [19, с. 7]. 
З цього визначення фрейму потрібно взяти до уваги 
гнучкість фреймового конструкту, його здатність до по-
ляризації і розпізнання уявлень та швидкого реагування 
на змінні умови існування носія свідомості. Крім того, 
фрейм є структурою усвідомленого, закладеного в па-
м'яті у вигляді численних динамічних патернів, він 
представляє свідомість в її становленні, а отже, апе-
лює до вже пізнаного, яке слугує йому виваженою іден-
тифікаційною основою, так само, як і до непізнанного чи 
оманливого, на яке пізнання спрямоване. 

М. Мінський запропонував уявляти фрейм у вигляді 
мережі, що складається з вузлів і зв'язків між ними. 
Верхні рівні фрейму чітко визначені, оскільки утворені 
такими поняттями, які завжди справедливі стосовно 
передбачуваної ситуації. На найнижчих рівнях містить-
ся багато особливих вершин – терміналів або "осеред-
ків". На його думку, "фрейм представляє собою не одну 
конкретну ситуацію, а найбільш характерні, основні мо-
менти низки споріднених ситуацій, що належать до од-
ного класу" [19, с. 124]. Потреба у фреймах зумовлена 
необхідністю поглянути на звичний порядок речей з 
нових позицій, "щоб шляхом зміни в ній деталей зроби-
ти її придатною для розуміння більш широкого класу 
явищ або процесів" [19, с. 7]. Людина не здатна прогно-
зувати інакше, як спираючись на вже відомі їй поняття, 
які вона актуалізує по пам'яті. 

 У теорії фреймів М. Мінського використані поняття 
"трансформація" та "термінали". Термінали тлумачать-
ся як осередки, які повинні заповнюватися "характер-
ними прикладами або даними", що можуть використо-
вуватися при пошуку нової інформації. Термінали 
фрейму в звичайному своєму стані заповнені так зва-
ними "завданнями відсутності" або заздалегідь заготов-
леними значеннями, тобто відомостями про деталі (по-
дробиці), які не обов'язково повинні бути присутніми в 
будь-якій конкретній ситуації. Різні фрейми аналогічні 
різним видам зображень, а імена міжфреймових покаж-
чиків відповідають переміщенням або діям, що зміню-
ють місце розташування спостерігача. Фрейми містять 
маркери терміналів та інші обмеження, а цілі викори-
стовуються для прийняття рішень про те, які з цих об-
межень істотні в певний момент, а які ні. "В кожен 
фрейм включені термінали, які служать для приєднання 
вказівок, що стосуються його субструктур. Одна й та 
сама фізична риса може бути присутня в різних видах 
зображення об'єкта, а це значить, що термінал, який їй 
відповідає, буде використовуватися відразу кількома 
фреймами. Це дає змогу представляти в одному місці 
інформацію, яку збирали не лише в різний час та в різ-
них місцях, але й незалежну від позиції спостерігача. 
Це важливо для невізуальних використань систем 
фреймів" [19, с. 18]. "Якщо дані задовольняють верхні 
рівні і не задовольняють деякі термінали більш низьких 
рівнів, то на вході – беззмістовне речення; якщо ж карти-
на зворотна, то висловлювання може мати смисл, але 
воно має граматично неправильну форму" [19, с. 40].  

Трансформація ж, за М. Мінським, супроводить тер-
мінали та забезпечує рухомість конструювання фрей-
мів. Його визначення трансфомації звучить так: "Ре-
зультати істотних дій представляються у вигляді транс-
формацій між фреймами системи. Це дає можливість 
модернізувати такі поняття, як увага та цінність інфор-
мації, зробити більш економічними деякі типи обчис-
лень…" [19, с. 7]. При зоровому сприйнятті образів сис-
теми фреймів використовуються так: різні фрейми від-
повідають різним позиціям спостерігача, що аналізує 
одну і ту саму сцену, а трансформації між ними відо-
бражають результати переміщення спостерігача.  

Системи фреймів пов'язані, у свою чергу, мережею 
пошуку інформації. Якщо запропонований фрейм  
можна пристосувати до реальної ситуації, тобто, якщо 
не вдається знайти такі завдання терміналів, які задо-
вольняють умовам відповідних маркерів, мережа пошу-
ку інформації передбачає пошук більш відповідного для 

© БОВСУНІВСЬКА Тетяна, 2021



~ 80 ~ В І С Н И К  Київського національного університету імені Тараса Шевченка ISSN 1728-3817 
 
певної ситуації фрейму. Подібні структури дають мож-
ливість використовувати в системах фреймів різні ме-
тоди подання інформації, що має особливе значення 
для розробки механізмів розуміння. 

У книзі М. Мінського докладно аналізується фрейм 
оповідання, оскільки в розумовій діяльності укладання 
історії / оповідання відбувається повсякчас на основі 
повторюваних засад смислопородження. Дослідник 
пропонує уявити орієнтований на фрейми сценарій, 
який являє собою структуру для розуміння сенсу розпо-
відей. На початку читання якогось оповідання про нього 
відомо дуже мало, фактично тільки те, що це розповідь, 
але навіть і цих мізерних відомостей на початку вияв-
ляється достатньо. Звичайний фрейм оповідання в за-
гальному випадку включає в себе прогалини, які треба 
заповнити відомостями про навколишнє оточення, го-
ловних героїв, основні події, мораль тощо. І справді, в 
будь-якому правильно побудованому оповіданні спочат-
ку йдеться про дійових осіб у тому середовищі, в якому 
буде розвиватися дія; так, у байці про вовка та ягня від-
разу ж говориться про двох непримиренних суб'єктів, що 
перебувають біля річки (це і є навколишнє оточення), а 
потім зазначені мотиви для відповідної поведінки вовка. 
Слова "знайти хоч якесь виправдання" готують нас до 
того, що вовк зробить якісь помилкові твердження. 

У деяких випадках до термінала фрейму вдається 
приєднати цілий субфрейм, наприклад опис одного з 
героїв оповідання. Це може трапитися тоді, коли термі-
нал фрейму-оповідання узгоджується з покажчиком 
верхнього рівня фрейму аналізованої пропозиції. Дані, 
що містяться в інших пропозиціях, можуть призводити й 
до утворення суперечливих ситуацій. Але що станеть-
ся, якщо не вдасться здійснити передання інформації 
на більш високий рівень, оскільки співрозмовник очіку-
вав почути розповідь "іншого" типу і не володіє термі-
налами, за допомогою яких можна було б засвоїти нову 
порцію даних? Тоді першим кроком стане спроба вклю-
чити нову інформацію в поточний фрейм-розповідь. 

Традиційно бачення й уяву розглядають як "пасив-
ну" та "активну" форми сприйняття. Спираючись на це 
розрізнення та на теорію фрейму як складову мислен-
нєвого процесу, М. Мінський подає власну градацію 
фреймів: 

1. Поверхневі синтаксичні фрейми – переважно  
це структури з дієсловами й іменниками.  

2. Поверхневі семантичні фрейми – групи слів, 
об'єднані навколо дій. Необхідні визначники й відноси-
ни для дійових осіб, інструментів, траєкторій, стратегій, 
цілей, наслідків та побічних явищ. 

3. Тематичні фрейми – це сценарії для видів дія-
льності, навколишніх умов, зображень кого-небудь або 
чого-небудь, найбільш важливих проблем, зазвичай 
пов'язаних із певною темою. 

4. Оповідні фрейми – це скелетні форми для типо-
вих оповідань, пояснень та аргументації. 

Кожному рівню відповідає свій фрейм розпізна-
вання, однак фрейми, за допомогою яких породжують-
ся конкретні гіпотези, містять пакети фреймів більш 
високих рівнів; якщо в системі активований фрейм "со-
бака", то йому доступна інформація фрейму "тварина". 
Оскільки фрейм можна уявити собі у вигляді мережі 
(що складається з вузлів і зв'язків між ними), то кожен 
вузол повинен бути заповнений своїм "завданням", яке 
презентує ті чи інші риси ситуації, якій він відповідає. 

У разі зорового образу різні фрейми системи опи-
сують картину з різних точок спостереження, а транс-
формація одного фрейму в інший відображає результа-
ти переміщення з одного місця в інше. Для фреймів 
невізуальних видів відмінності між фреймами системи 
можуть відображати дії, причинно-наслідкові зв'язки і 

зміни понятійної точки зору. Різні фрейми системи ви-
користовують одні й ті самі термінали. 

Оскільки фрейм – це не психоаналітичне лібідо чи 
архетип, тобто не представляє сферу невловимого не-
свідомого, а навпаки, представляє сферу свідомого з 
наступним аналізом процесу конструювання думки, сми-
слопородження, то М. Мінський вимушений був окресли-
ти, що таке пам'ять. З його позицій, це: 1) потреба у пра-
вильному представленні об'єктів (повідомлень, нових 
предметів тощо), яка здійснюється за допомогою підклю-
чення до більших фреймів; 2) потреба в конкретизації 
споруд терміналів [19, с. 69]. Коли не вдається у своїй 
пам'яті відшукати ефективні системи фреймів, нам треба 
побудувати нові системи фреймів, які дадуть змогу пра-
вильно відображати нові реалії [19, с. 89]. Отже, на його 
думку, теорія фреймів у цьому разі є нічим іншим, як 
способом збереження та примноження пам'яті. 

М. Мінський виділив також шляхи пристосування 
фреймів, тобто вимоги до пам'яті, яка є оперативним 
знаряддям фреймових систем: 1) зіставлення зраз-
ків – на основі механізму асоціативного пошуку; 
2) виправдання – маленький стільчик може бути від-
несений до класу іграшок; 3) порада – фрейм містить 
вказівку, що робити, якщо він не узгоджується; 4) ре-
зюме – якщо фрейм не можна пристосувати до реа-
льної ситуації чи замінити його іншим, то від нього 
варто відмовитись [19, с. 70].  

Крім того, вчений докладно розглянув фрейм-
сценарій, глобальний просторовий фрейм та фрейм-
візуальний образ. Самі ж системи фреймів, мабуть, 
сформовані в пам'яті не для візуальних образів кожного 
можливого предмета, а для звично використовуваних 
"основних форм", які, вступаючи в різні комбінації, ут-
ворюють системи фреймів для нових випадків. Це 
створює додаткові можливості економії пам'яті. Так са-
мо, як і у випадку окремих заздалегідь сформованих 
терміналів, що належать фрейму, наявність у пам'яті 
попередньо заготовленого набору систем фреймів при-
скорює процес сприйняття, оскільки новий образ не 
доводиться будувати заново, а тільки витягати його з 
пам'яті і "пристосовувати" до дійсності. Фрейм-сценарій, 
за М. Мінським, являє собою типову структуру для пев-
ної дії, поняття, події тощо, яка включає характерні 
елементи цієї дії, поняття, події. 

 У пізніших працях М. Мінський приділяє багато ува-
ги механізмам пам'яті. Вчений запропонував подивится 
на мисленнєвий процес як на "особливу структуру пси-
хічного стану", а також представив його як фрагменто-
ваний на "часткові складові", наприклад назвав "візуа-
льну часткову складову" розумового процесу та перед-
бачив існування ще дрібніших когнітивних сполук. 
М. Мінський вирізняв К-вузли та К-лінії як елементи па-
м'яті та сподівався на рухому структуру мислення і па-
м'яті як провідну схему (переважно ієрархічну). Власти-
вість пам'яті відтворювати минулу подію як живу кар-
тинку на базі досвіду минулого (при цьому може відбу-
ватися заміна одних К-вузлів та К-ліній іншими у проце-
сі переживання) вчений пропонує розглядати як базову 
властивість пам'яті.  

Мнемонічна схема М. Мінського, спираючись на  
К-теорію, втім не абсолютизує її й у статті сказано про 
це [10, с. 125]. Вирішуючи проблему конструювання 
пам'яті комп'ютера, він фактично урівняв фізіологічний 
мозок людини і механічний – комп'ютера, спрямувавши 
мнемонічні процеси технологічної "істоти" вже відомим 
для людини шляхом – за аналогією її власного мислен-
ня. Для нас цікавим є те, що він розумів фреймування 
як процес своєрідного членування думки з метою утво-
рення нової чи покращеної на основі редуплікації пам'я-
ті та емоційного стану.  



ISSN 1728–2683             ІНОЗЕМНА ФІЛОЛОГІЯ. 1(53)/2021 ~ 81 ~ 

 
У лінгвістиці термін "фрейм" уперше був використа-

ний тільки в 1980-х рр. і на сьогодні став найбільш ужи-
ваним [7; 8; 17; 18; 22; 26] Ч. Філлмором у межах 
фреймової семантики для визначення системи по-
нять мови, розуміння і вживання якого ґрунтується на 
сукупності людських знань і досвіді в даний період часу. 
Безперечно, велике значення для формування фрей-
мового аналізу мала праця Ч. Філлмора (1929–2014) 
"Фрейми і семантика пізнання" [24; 7; 8], в якій наведе-
не таке розуміння фрейму: "...Групи слів утримує разом 
те, що вони мотивуються, визначаються та взаємно 
структуруються особливими уніфікованими конструкці-
ями знання або пов'язаними схематизаціями доcвіду, 
для яких можна використати загальний термін "фрейм" 
[24, с. 54]. "Висхідні інтуїтивні уявлення, що лежать в 
основі поняття фрейму, в жодному випадку не оригіна-
льні" [24, с. 54–55]. "Фрейми інтерпретації можуть бути 
введені до процесу усвідомлення тексту внаслідок їх 
активації інтерпретатором або самим текстом. Фрейм 
активується, коли інтерпретатор, намагаючись виявити 
смисл фрагмента тексту, виявляється спроможним 
приписати йому інтерпретацію, розмістивши зміст цього 
фрагмента в модель, яка відома незалежно від тексту" 
[24, с. 65]. Ч. Філлмор розглядав фрейми як мінімаль-
ну понятійну структуру мови, але такі само мініма-
льні понятійні структури можна виділяти у будь-якій 
науковій галузі, застосовуючи це поняття не до лексем 
та синтаксису, а до образного, стильового, контекстного 
та ін. рівня художнього тексту. Це можливо тому, що 
закони мислення подібні в усій когнітивній сфері, вони 
мають універсальний характер.  

Незважаючи на відмінності в термінології, початкові 
положення теорії формувалися вченими від початку 
ХХ ст. в найрізноманітніших наукових галузях. Основні 
принципи теорії фреймів можна застосувати в будь-
якій галузі науки для систематизації знань про різні 
предмети дійсності на основі психологічного, соціально-
го чи мовного досвіду людини. Універсальність теорії 
фреймів заснована на тому, що будь-яке знання не-
обхідно класифікувати, структурувати, схема-
тизувати, надати йому форму. Ж. Ніконова писала: 
"Вивчення фреймів дає ключ до розкриття механізмів 
концептуалізації вербалізованих понять та явищ оточу-
ючої дійсності, саме тому фреймовий аналіз стає деда-
лі популярнішим, навіть модним не тільки серед вче-
них-лінгвістів, але й серед літературознавців та пред-
ставників інших галузей знань" [23, с. 224]. Фрейм як 
тип когнітивної моделі дає можливість систематизувати 
там, де решта типів систематизації безсилі. 

З'явившись у практиці програмістів, термін "фрейм" 
продовжує поширюватися на сферу гуманітарних наук. 
Від початку в найзагальнішому разі термін "фрейм" 
означає структуру, яка містить деяку інформацію. 
Таке розуміння є основою для пояснення безлічі випад-
ків його застосування в різних сферах. Так, в програму-
ванні фрейм означає якусь область даних, яку звичай-
ний користувач ПК називає "вікно" або "сторінка". У 
психології фреймом називається ідеальний образ дійс-
ності, зафіксований у пам'яті людини. У соціології – 
певна модель поведінки. У соціології майже одночас-
но з М. Мінським фрейм розглядав Ірвінг Гофман 
(1922–1982) в есе "Аналіз фреймів. Есей про організа-
цію досвіду" [9] (1967). Однак у І. Гофмана фрейм пос-
тає лише як інструмент або метод опису соціальної 
поведінки людини в процесі міжособистісної комунікації, 
фрейм І. Гофмана вписується в соціологію і не претен-
дує на існування як окремої науки "фреймології" або 
теорії. Гофман використовує цей термін услід за Грего-
рі Бейтсоном, який у 1950-х рр. описував поведінку ви-
щих приматів у бійці. Приклади фреймів можна знайти 
в мовознавстві (парадигма), у бібліографії (опис ви-

дання, форма виноски внизу сторінки) [7; 8; 17; 18], у 
політології [26]. У філософії з фреймом співвідносять-
ся різні реальності: наука, повсякденне життя, мислен-
ня, міфологія і релігія та ін. І тут знову виринають праці 
М. Мінського [13; 20; 21]. Його книги зрілого періоду 
"Машина емоцій" (1986) та "Спільнота розуму" (2006) 
знову повертають до теорії фреймів, яка вже всебічно 
апробована на ПК. В останній книзі його визначення 
фрейму більше конкретизується, наприклад, урахову-
ється замовчування: "Замовчування заповнюють наші 
фрейми, репрезентуючи типове" [20, с. 208]. 

Під "фреймом" І. Гофман розуміє "матрицю ймовір-
них подій і сукупність ролей, які оприявлюють їх" [16, 
с. 85]. В. Вахштайн додає до Гофманового розуміння 
істотне зауваження Г. Бейтсона та пропонує таке ви-
значення: "Фрейм – одночасно і "матриця ймовірних 
подій", створена "розстановкою ролей" взаємодіючих, і 
"схема інтерпретації", що присутня у будь-якому сприй-
нятті" [16, с. 89]. Г. Батигін у передмові "Континуум 
фреймів: Соціологічна теорія Ірвінга Гофмана" до книги 
Гофмана пише: "Фрейм", "перформанс", "інтеракція" 
можуть вважатися термінами теоретичної соціології і не 
потребують перекладу" [16, с. 30]. А про гофманівське 
бачення фрейму зауважує: "Фрейм являє собою про-
цедурне знання" [16, с. 42]. "Гофман називає фреймами 
визначення ситуації, що базуються на керуючих подія-
ми принципах організації та втягнення в події. Він каже, 
що фрейми організують втягнення в ситуацію так само, 
як і смисли породжують речення" [16, с. 43]. Соціологія – 
не єдина галузь застосування теорії фреймів. 

Зростання притягальності фреймової теорії в галузі 
філологічних дисциплін зумовлене як фактом терміно-
логічної тавтологічності, що постала результатом існу-
вання еволюційної зміни поетик в літературознавстві 
(класична, некласична, постнекласична), так і кризою 
класичних понять-термінів, адже "обживання" фреймів 
у літературознавстві дає надію на впорядкування тер-
міносистеми цієї наукової галузі. Іван Бехта переко-
нує, що "фрейми важливі для будь-якого типу тексту, 
жанру літератури, акту комунікації" [14, с. 20]. Численні 
спроби використати фрейм у літературознавстві [1–6; 
22; 23] свідчать на користь цього судження.  

Отже, шлях теорії фреймів від штучного інтелекту 
до гуманітарних наук зайняв приблизно 50 років. Теорія 
фреймів важлива тим, що пропонує альтернативне  
уявлення про смислопородження. В ній міститься нове 
уявлення про структуру мислення, адже поділ "потоку 
мислення" на фрейми як початкові мисленнєві сег-
менти зв'язного концептуального висловлювання 
в галузі гуманітарних наук так само, як і наук про штуч-
ний інтелект, відіграє важливу роль у синтезі поетики 
нового типу. Фреймова поетика відштовхується від жи-
вого літературного тексту, смислопородження в якому 
старі поетикальні прийоми та засоби пояснити вичерп-
но не можуть, проте пояснення смислових зв'язків за 
допомогою фреймів стає більш спрямованим і точним. 

 
Висновки: 
1) фрейм – мінімальна концептуальна частина мис-

лення, спосіб його категоризації, і як така присутня в усіх 
сферах людського мислення, у тому числі й у літературі; 

2) фреймова поетика – це зміна принципу констру-
ювання сенсів у художньому творі, нічим не гірша за 
класичну чи постнекласичну систему конструювання 
сенсів. Попри існування кількох типів поетик в історії 
нашого художньо-теоретичного мислення (класична, 
некласична, постнекласична), кожна із яких прагла 
встановити власні точки відрахунку, фреймова поетика 
нічим не відрізняється у своєму спрямуванні, вона та-
кож пропонує власну точку відрахунку – фрейм як міні-
мальний концептуально пов'язаний сегмент мислення; 



~ 82 ~ В І С Н И К  Київського національного університету імені Тараса Шевченка ISSN 1728-3817 
 

3) фрейм не поступається таким поняттям поети-
ки, як ритм, метр, композиція, лейтмотив, тема, образ, 
жанр тощо, які традиційно сприяли сегментації думки 
на певному визначеному заздалегідь рівні смислопо-
родження тексту. Проте, на противагу всім попереднім 
системам поетики, фреймова базується на універса-
льному принципі категоризації знання і здатна подо-
лати суперечності інтерпретацій, які виникали в сис-
темі інших поетик, що і призвело до їхньої дискреди-
тації на початку ХХІ ст.; 

4) у разі відмови від застосування фреймового 
принципу до поетики літературознавство опиниться поза 
правилами та поза логікою науки, або вимушене буде 
шукати іншу універсальну категорію поетикального сег-
ментування смислопородження тексту: оскільки існуючі 
мають смислові та функціональні обмеження: які на цьо-
му етапі становлення літературознавства гальмують 
процес установлення смислопороджуючого принципу; 

5) у разі неможливості мотивувати смислопоро-
дження тексту на засадах старих поетик фреймова 
поетика може стати увиразненням смислопородження 
та креативності тексту, адже фрейм як сегмент літера-
турного сенсу, засвідченого досвідом, часто стереотипно 
ствердженого, здатен систематизувати там, де кате-
горії старих поетик не здатні, що й породило помилко-
ві судження про смерть класичних понять літературо-
знавства; 

6) дискусійна природа попередньо заявлених сис-
тем аналітики тексту та тавтологічність терміносистем 
потребує пошуку таких аналітичних категорій, які мо-
жуть бути об'єктивно присутніми в когнітивному процесі 
та не суперечать принципам смислопородження взага-
лі, а значить, містять ключ до розуміння смислопоро-
дження тексту. 

 
Список використаних джерел 
1. Brockelman Tomas P. The Frame and the Mirror: on Collage and 

the Postmodern. Northeastern University Press, Evanston Illinois, 2001. 235 pp. 
2. Brône G., Vandaele J. (eds.) Cognitive poetics: goals, gains, and 

gaps. – Berlin: Mouton de Gruyter, 2009. 560 p.  
3. Capogna Frank Robert. Beyong the Frame: Modernist ekphrasis 

and museum politics. Northeastern University: Boston, Mossachusetts. April 
2017. https://repository.library.northeastern.edu/files/neu:cj82pw98s/fulltext.pdf 

4. Cognitive Poetics in Practice. Ed. by Joanna Gavins and Gerard 
Steen. Routledge, 2003. 191 pp.  

5. Hunter Walt. Poetry and Sociality in a Global Frame // 
http://arcade.stanford.edu/content/poetry-and-sociality-global-frame 

6. Hans Adler and Sabine Gross. Adjusting the Frame: Comments on 
Cognitivism and Literature // Poetics Today Summer 2002 23(2): 195-220; 
doi:10.1215/03335372-23-2-195 

7. Fillmore Ch. J. Frame semantics // Linguistics in the morning calm: 
Selected papers from the SICOL-1981. Seoul: Hanship, 1982. P. 111–137. 

8. Fillmore Charles J. Frames and the semantics of understanding // 
Quaderni di semantica. Cooperativa Libraria Universitaria Editrice Bologna, 
1985. December, Vol. 6, N 2. Р. 222–254. 

9. Goffman E. Frame analysis: An essay on the organisation of 
experience. – N.Y.: Northeastern, 1974. 586 p. 

10. Minsky Marvin. K-Lines: A theory of Memory // Cognitive science. 
1980. No 4. P. 117–133. 

11. Minsky Marvin. Plain tаlk about neurodevelopmental epistemology 
// IJCAI. 1977. P.1083–1092. 

12. Minsky Marvin. A Framework for Representing Knowledge, MIT 
Artificial Intelligence Laboratory Memo. No. 306, June 1974. Also in Minsky M.  
Psychology of Computer Vision, (PR Winston, Ed.) McGraw-Hill, 1975. Also 
in Minsky M. A framework for representing knowledge // Frame conceptions 
and text understanding. B.; N.Y.: Gruyter, 1980. 

13. Marvin Minsky, Ray Kurzweil, Steve Mann. The society of 
intelligent veillance. Toronto, Canada: ISTAS, IEEE, 2013.  

14. Бехта Іван. Фреймова організація художнього дискурсу // Мо-
ва. Культура. Бізнес. Київ: КМУ "Правові джерела", 2003. Вип. 1. С. 12–20.  

15. Вахштайн В. С. Социология повседневности и теория фрей-
мов: Прагматический поворот. СПб.: Изд-во Европ. ун-та в СПб., 
2011. 334 с. 

16. Гофман И. Анализ фреймов: эссе об организации повседнев-
ного опыта / Под ред. Г. С. Батыгина и Л. А. Козловой; вступ. статья  
Г. С. Батыгина. М.: Институт социологии РАН, 2003.  

17. Дейк Т. А. ван. Язык. Познание. Коммуникация. Б.: БГЛ им.  
И. А. Бодуэна де Куртенэ. 2000. 308 с. 

18. Демьянков В. З. Фреймовая семантика // Кубрякова Е. С., Де-
мьянков В. З., Панкрац Ю. Г., Лузина Л. Г. Краткий словарь когнитивных 
терминов. Под общей редакцией Е. С. Кубряковой. М.: Филологический 
факультет МГУ им. М. В. Ломоносова, 1996. С. 189–191.  

19. Минский М. Фреймы для представления знаний. М.: Энергия, 1979. 
20. Минский Марвин. Сообщество разума. М.: АСТ, 2018. 294 с. 
21. Минский Марвин. Машина эмоций. М.: АСТ, 2020. 560 с. 
22. Степанова Е.С. Мифологический фрейм и его языковое 

выражение в философских романах А. Мердок: дисс. ... канд. филол. 
наук: 10.02.04. Самара, 2007. 176 с.  

23. Никонова Ж. В. Основные этапы фреймового анализа речевых 
актов (на материале современного немецкого языка) // Филология. 
Искусствоведение. Вестник Нижегородского университета им.  
Н.И. Лобачевского. 2008. № 6. 

24. Филлмор Ч. Фреймы и семантика понимания. Слова и фреймы 
// Новое в зарубежной лингвистике. Когнитивные аспекты языка. М.: 
Прогресс, 1988. Вып. 23. С. 52–92.  

25. Фурер О. В. Композиция фреймов // Семантика глаголов дей-
ствия и их дериватов в лингвокогнитивном аспекте. Дис. ... канд. фи-
лол. наук. Самара, 2005. С. 55–61. 

26. Яноу Двора, Хульст Мерлин ван. Фреймы политического: от 
фрейм-анализа к анализу фреймирования // Социологическое обозре-
ние. 2011. Т.10. № 1–2. С. 87–113.  

 
Надійшла  до  редколег і ї  01 .0 3 . 21   

 
Tetiana BOVSUNIVSKA, Dr. Sci. (Philol.), Prof.   
Taras Shevchenko National University of Kyiv, Kyiv, Ukraine 
 

MARVIN MINSKY AND HIS ROLE IN THE FORMATION OF FRAME POETICS  
 

The article is devoted to the study of the possibilities of applying the theory of frames, first presented by Marvin Minsky in IT, to the field of 
literary criticism. In addition to a detailed understanding of Marvin Minsky's categorical apparatus, the article analyzes later theories, including 
Irving Hoffman's theory of frame switching, Charles Fillmore's theory of linguistic framing, Viktor Wachstein's use of frames in sociology as a 
determinant of human behavior. Frame is not inferior to such notions of poetics as rhythm, modality, composition, leitmotif, theme, image, genre, 
etc., which have traditionally contributed to the segmentation of thought at a certain predetermined level of meaning of the text. Frame – the 
minimum conceptual part of thinking, a way to categorize it, and as such is present in all areas of human thinking, including literature. The article 
considers the main approaches to the formation of frame poetics, which is thought to be the next after the post-classical poetics, which dominated 
in the second half of the twentieth century, in the literature of the so-called "postmodernism". The advantages of frame poetics are called the 
universality of its categories and the pervasiveness of their application due to the universality of the categories of frame analysis. The hypothesis 
of the possibility of concluding and functioning of frame poetics in the modern theory of literature and criticism is put forward. The frame is not 
inferior to such concepts of poetics as rhythm, meter, composition, leitmotif, theme, image, genre, etc., which have traditionally contributed to the 
segmentation of thought at a certain predetermined level of meaning of the text. However, in contrast to all previous systems of poetics, the frame 
is based on the universal principle of categorization of knowledge and is able to overcome the contradictions of interpretations that arose in the 
system of other poetics, which led to their discrediting at the beginning of the XXI century. 

Keywords: frame, frame theory, frame poetics, Marvin Minsky, terminal, transformation, frame switching, categorization, conceptualization, 
frame analysis.   

 
References 
1. Brockelman Tomas P. The Frame and the Mirror: on Collage and the Postmodern. Northeastern University Press, Evanston Illinois, 

2001. 235 pp. 
2. Brône G., Vandaele J. (eds.) Cognitive poetics: goals, gains, and gaps. – Berlin: Mouton de Gruyter, 2009. 560 p.  
3. Capogna Frank Robert. Beyong the Frame: Modernist ekphrasis and museum politics. Northeastern University: Boston, 

Mossachusetts. April 2017. https://repository.library.northeastern.edu/files/neu:cj82pw98s/fulltext.pdf 
4. Cognitive Poetics in Practice. Ed. by Joanna Gavins and Gerard Steen. Routledge, 2003. 191 pp.  
5. Hunter Walt. Poetry and Sociality in a Global Frame // http://arcade.stanford.edu/content/poetry-and-sociality-global-frame 
6. Hans Adler and Sabine Gross. Adjusting the Frame: Comments on Cognitivism and Literature // Poetics Today Summer 2002 

23(2): 195–220; doi:10.1215/03335372-23-2-195 



ISSN 1728–2683             ІНОЗЕМНА ФІЛОЛОГІЯ. 1(53)/2021 ~ 83 ~ 

 
7. Fillmore Ch.J. Frame semantics // Linguistics in the morning calm: Selected papers from the SICOL-1981. Seoul: Hanship, 1982.  

P. 111–137. 
8. Fillmore Charles J. Frames and the semantics of understanding // Quaderni di semantica. Cooperativa Libraria Universitaria 

Editrice Bologna, 1985. December, Vol. 6, N 2. P. 222–254. 
9. Goffman E. Frame analysis: An essay on the organisation of experience. N.Y.: Northeastern, 1974. 586 p. 
10. Minsky Marvin. K-Lines: A theory of Memory // Cognitive science. 1980. No 4. P. 117–133. 
11. Minsky Marvin. Plain tаlk about neurodevelopmental epistemology // IJCAI. 1977. P. 1083–1092. 
12. Minsky Marvin. A Framework for Representing Knowledge, MIT Artificial Intelligence Laboratory Memo. No. 306, June 1974. Also 

in Minsky M.  Psychology of Computer Vision, (PR Winston, Ed.) McGraw-Hill, 1975. Also in Minsky M. A framework for representing 
knowledge // Frame conceptions and text understanding. B.; N.Y.: Gruyter, 1980. 

13. Marvin Minsky, Ray Kurzweil, Steve Mann. The society of intelligent veillance. Toronto, Canada: ISTAS, IEEE, 2013.  
14. Bekhta Ivan. Freimova orhanizatsiia khudozhnoho dyskursu // Мova. Kultura. Biznes. Kyiv: KMU "Pravovi dzherela", 2003. Vyp. 1. 

S. 12–20.  
15. Vakhshtain V. S. Sotsyolohyia povsednevnosty y teoryia freimov: Prahmatycheskyi povorot. SPb.: Yzd-vo Evrop. un-ta v SPb., 

2011. 334 s. 
16. Hofman Y. Analyz freimov: esse ob orhanyzatsyiy povsednevnoho opyta / Pod red. H.S. Batyhyna y L. A. Kozlovoy̆; vstup. statia  

H. S. Batyhyna. M.: Institut sotsiolohyiy RAN, 2003.  
17. Deik T. A. van. Yazyk. Poznanie. Kommunikatsyia. B.: BHL im. Y. A. Boduena de Kurtene. 2000. 308 s. 
18. Demiankov V. Z. Freimovaia semantyka // Kubriakova E. S., Demiankov V. Z., Pankrats Yu. H., Luzyna L. H. Kratkyi slovar 

kohnitivnykh termynov. Pod obshchei redaktsyei E. S. Kubriakovoi. M.: Filolohycheskyi fakultet MHU im. M.V. Lomonosova, 1996. S. 189–191.  
19. Mynskyi M. Freimy dlia predstavlenyia znanyi. M.: Enerhyia, 1979. 
20. Mynskyi Marvyn. Soobshchestvo razuma. M.: AST, 1986. 51 s. 
21. Mynskyi Marvyn. Mashyna emotsyi. M.: AST, 2006. 93 s. 
22. Stepanova E. S. Mifolohycheskyi freim i ego yazykovoe vyrazhenye v filosofskikh romanakh A. Merdok: dyss. ... kand. fylol. nauk: 

10.02.04. Samara, 2007. 176 s.  
23. Nykonova Zh. V. Osnovnie etapy freimovoho analyza rechevykh aktov (na materyale sovremennoho nemetskoho yazyka) // 

Fylolohyia. Yskusstvovedenye. Vestnyk Nyzhehorodskoho unyversyteta ym. N.Y. Lobachevskoho. 2008. № 6. 
24. Fyllmor Ch. Freimy i semantyka ponymanyia. Slova i freimy // Novoe v zarubezhnoi linhvistike. Kohnytyvnie aspekty yazyka. M.: 

Prohress, 1988. Vyp. 23. S. 52–92.  
25. Furer O. V. Kompozytsyia freimov // Semantika hlaholov deistvyia i ykh derivatov v lynhvokohnytyvnom aspekte. Dys. … kand. 

fylol. nauk. Samara, 2005. S. 55–61. 
26. Ianou Dvora, Khulst Merlyn van. Freimy politicheskoho: ot freim-analyza k analizu freimіrovanyia // Sotsiolohycheskoe obozrenie. 

2011. T. 10. № 1–2. S. 87–113. 
 
 
 

УДК 821.111.09 
Наталія ТОРКУТ, д-р філол. наук, проф., 

Наталія ГУТАРУК, асп. 
Запорізький національний університет, Запоріжжя, Україна 

 
ДИСКУРС ДИТИНСТВА В ШЕКСПІРІВСЬКОМУ КАНОНІ:  

ПРОЛЕГОМЕНИ ДО ЛІТЕРАТУРОЗНАВЧОГО ДОСЛІДЖЕННЯ 
 

Однією з атрибутивних ознак шекспірівських студій ХХІ ст. постає міждисциплінарність, що дається взнаки і в 
окресленні проблемно-тематичного поля міжнародних шекспірознавчих конференцій та наукових розвідок, і у збага-
ченні літературознавчих та театрознавчих дослідницьких стратегій шекспірознавства аналітичним досвідом інших 
гуманітарних наук. Водночас твори Великого Барда, як компендіум знань про природу людини і впливовий чинник  
формування аксіологічних уявлень, є цінним джерелом ідей та смислів у контексті пошуку адекватних реакцій на гло-
бальні виклики сучасності.  

У постінформаційному соціумі, де розрив поколінь набуває загрозливих масштабів, помітно зростає інтерес гу-
манітаристики до крос-дисциплінарного вивчення феномену дитинства. Інтенсифікація інтересу шекспірознавців до 
проблематики дитинства ставить на часі пошук та введення у науковий обіг поняття, яке здатне продемонстру-
вати спільну інваріантну сутність різновекторних дослідницьких наративів і об'єднати їх у цілісний міждисциплінар-
ний за своєю природою тематичний напрям. Таким поняттям авторки статті вважають "дискурс дитинства в  
шекспірівському каноні". Мета статті полягає в тому, щоб, акумулюючи досвід сучасної гуманітаристики у сфері 
вивчення дискурсу, визначити семантику і категоріальний статус цього поняття, з'ясувати його кореляцію з існую-
чими типологіями дискурсів та окреслити перспективи його імплементації в шекспірознавчі студії. Під дискурсом 
дитинства в літературі пропонують розуміти наявну у фікційних та нефікційних літературних текстах сукупність 
вербальних репрезентацій концептосфери дитинства, які розглядають у взаємозв'язках із художнім світом конкрет-
них творів (тема, мотив, образ, троп та ін.), комунікативною ситуацією їх написання й рецепції та певними кон-
текстами (історичний, соціокультурний, естетичний контексти написання, сприйняття та / чи креативної інтер-
претації конкретного твору, а також біографічний авторський контекст).  

Дискурс дитинства в літературі пропонуємо розглядати як тематичний загальнокультурний дискурс, базовий 
концепт якого оприявнюється в мистецтві слова і вступає у простір інтратекстуального буття, набуваючи здат-
ності виступати мотивом, формувати образи, утворювати художні тропи. Імплементація цього поняття у шекспіро-
знавчі студії дасть змогу сформулювати певні відповіді на гостроактуальні питання, що пов'язані з дитинством як 
глобальною філософською і соціокультурною проблемою. 

Ключові слова: дискурс, концепт, дитинство, історія дитинства, шекспірівський канон. 
 
У ХХІ ст. однією з прикметних рис шекспірівських 

студій стало відчутне розширення сфери наукових інте-
ресів, про що свідчить, наприклад, тематика міжнарод-
них конференцій:  "Шекспір і політика" (Утрехт, 2003), 
"Шекспір в Європі: історія і пам'ять" (Краків, 2005),  
"Шекспір і Європа: кордон(и) і території" (Яси, 2007), 
"Шекспір і конфлікт: європейська перспектива" (Піза, 
2009), "Вільям Шекспір і дискурс вигнання" (Запоріжжя, 

2016), "Шекспір і європейські географії" (Рим, 2019), 
"Великий Бард в контексті пандемії" (Запоріжжя, 2021). 

Для дослідницьких обріїв новітнього шекспірознав-
ства неможливо встановити усталені рамки суто літера-
турознавчої парадигми, основою якої є базова для мис-
тецтва слова тріада "автор – текст – читач", і театро-
знавства, у межах якого відбувається інтерпретація шекс-
пірових текстів через аналітику їх сценічних репрезента-

© ТОРКУТ Наталія, ГУТАРУК Наталія, 2021



~ 84 ~ В І С Н И К  Київського національного університету імені Тараса Шевченка ISSN 1728-3817 
 
цій. Наукові праці сучасних шекспірознавців включа-
ють також і осмислення політологічної, гендерної, еко-
логічної, культурологічної та іншої проблематики, яке 
здійснюється через аналіз творів Великого Барда чи 
породжуваного ними мистецького та/чи соціокультур-
ного резонансу.  

Досить показовими в цьому контексті є колективні 
монографії "Шекспір і політика", 2004 (Alexander C. 
"Shakespeare and Politics") та "Шекспір і війна", 2008 
("Shakespeare and War" ed. King R.), в яких через апе-
ляцію до творів англійського ренесансного драматурга 
здійснюється осягнення гостроактуальних політичних 
питань, або "Шекспір та емоції", 2015 ("Shakespeare and 
Emotions: Inheritances, Enactments, Legacies") і "Гам-
лет та емоції", 2019 (Megna  P. et al. (eds.), "Hamlet and 
Emotions"), тематичний спектр яких суголосний запитам 
такої дисципліни, як історія емоцій. Дослідницькі нара-
тиви шекспірознавчих розвідок К. Сілверстоун "Шекспір, 
травма і сучасні постановки", 2011 (Silverstone C. 
"Shakespeare, Trauma, and Contemporary Performance") 
та Л. Старкс-Естес "Жорстокість, травма і доброчесність 
у римських поемах і п'єсах Шекспіра", 2014 (Starks L. 
"Violence, trauma, and virtus in Shakespeare's Roman 
poems and plays: transforming Ovid") активно імплемен-
тують методологічні стратегії й напрацювання теорії 
травми, а статті українських шекспірознавців Д. Москві-
тіної [8; 9], К. Скакун [14], Ю. Черняка [13] ідуть у річищі 
постколоніальних студій. Тож аналіз текстів шекспірів-
ського канону, їх театральних постановок та інших видів 
міжсеміотичних проєкцій, створених у різних хронологіч-
них і географічних контекстах, виступає сьогодні продук-
тивною стратегією пошуку адекватних реакцій на гло-
бальні виклики сучасності.  

Одним із таких викликів є так званий розрив поко-
лінь (generation gap), який у постінформаційному соціу-
мі набуває дуже специфічних конфігурацій. Згідно з 
теорією поколінь, яку розробляють американські дослід-
ники Н. Хоув та В. Штраус, протягом 20–25 років відбу-
вається зміна поколінь, для кожного з яких характерні 
спільні цінності, моделі поведінки, світоглядні уявлення, 
смакові уподобання тощо. На рубежі ХХ–ХХІ ст. у тра-
диційній моделі розриву поколінь, в якій були задіяні 
лише батьки та діти, з'явилися нові учасники. Представ-
ники чотирьох поколінь – бебі-бумери (народжені у 
1943–1963 рр.), X – невідоме покоління (народжені у 
1964–1984 рр.), міленіали (народжені у 1985–1999 рр.), 
та центеніали (народжені у 2000 р. й молодші) – так і не 
досягнувши консенсусу стосовно спільних цінностей та 
орієнтирів, уже говорять про ймовірні труднощі соціа-
льної і ментальної взаємодії із поколінням альфа (ті, 
хто народяться після 2020-х рр.).  

На відміну від представників попередніх генерацій, 
діти-центеніали, які природно і просто "перетікають" від 
офлайн до онлайн реальності, виступають активними 
творцями медіаконтенту та агентами змін у найрізно-
манітніших повсякденних ситуаціях. Вони, маючи мало 
не з перших років життя доступ до різної електроніки та 
соціальних мереж, застосовують принцип взаємопро-
никнення й перетікання і стосовно самого контенту: 
інтегруючи персонажів із ігор у сюжетні історії фільмів 
або мультфільмів, вони створюють із їх допомогою нову 
власну історію. Історію, у якій часто немає місця для 
усталених  авторитетів минулого (у тому числі пись-
менників і текстів), диференціації за віком, статусом, 
досвідом, а є лише власні онтологічні контексти. Вна-
слідок того, що певні змодельовані у віртуальному прос-
торі сюжети, конвенції й поведінкові стереотипи перено-
сяться в реальне життя, формують світоглядні уявлення 
і набувають статусу "власного досвіду", досвід поперед-

ніх поколінь втрачає епістемологічну значущість. Як на-
слідок, відчутно змінюється сам характер розподілу ро-
лей у процесі міжгенераційної взаємодії. Діти, які тради-
ційно сприймалися соціумом тільки як об'єкт впливу з 
боку старших, набувають усе більшої автономності та 
суб'єктності. У свою чергу, дорослі мають докласти чи-
малих зусиль, аби подолати упередженість молоді сто-
совно старших поколінь та налагодити неінвазивні шляхи 
співпраці, безконфліктне емпатійне спілкування.  

Генераційний конфлікт, точніше свідоме та ціле-
спрямоване прагнення уникнути його негативних нас-
лідків, змушує фахівців різних галузей наук об'єднати 
зусилля та у міжпредметній площині розробляти алго-
ритми спільних дій. Це, у свою чергу, стимулює інтерес 
сучасних гуманітарних наук до поліаспектного вивчення 
генераційної проблематики в цілому, й феномену ди-
тинства зокрема. Н. Марченко зауважує, що "досліджу-
ючи історію дитинства .., вчений має бути свідомо наці-
леним на міждисциплінарність як єдиний об'єктивний 
метод опрацювання цього складного соціокультурного 
феномену" [6, с. 92]. 

Починаючи з ХІХ ст.  дитинство незмінно потрапляє 
у фокус уваги істориків (В. Прейер "Розум дитини", 1882 
(Preyer W. "The mind of the child"), Г. Скаддер "Дитин-
ство в літературі та мистецтві", 1894 (Scudder H. 
"Childhood in Literature and Art, with Some Observations 
on Literature for Children"), Дж.  Коултон "Соціальне жит-
тя в Британії: від завоювання до реформації", 1918 
(Coulton G. "Social Life in Britain from the Conquest to the 
Reformation"), П. Стернз "Історія дитинства в глобаль-
ному контексті", 2005 (Stearnes P. "The History of 
Childhood in a Global Context"); філософів (Кон І. С. "Ди-
тина і суспільство", 2003,  Голубович І. "Біографія: си-
лует на тлі Humanities", 2008); психологів (О. Крісман 
"Історична дитина", 1920 (Chrisman O. "Historical Child"), 
Е. Еванс-Прічард "Індивід і його суспільство", 1939 
(Evans-Pritchard O. "The individual and his society"), 
Р. Бейн-Пауел "Англійська дитина у ХVІІІ ст.", 1939 
(Bayne-Powell R. "The English child in the eighteenth 
century"), Л. Демоз "Психоісторія дитинства", 1995 (De 
Mause L. "Foundations of Psychohistory"); культурологів 
(Д. Мід "Культура і світ дитинства", 1988) і, звісно, літе-
ратурознавців (С. Сміт "Деконструкція дискурсу або 
розвінчання казки про "ідеальне" дитинство", 2015 
(Smith K. "Deconstructing Discourses to Rupture Fairytales 
of the "Ideal" Childhood"). 

Інтерес науки про літературу до вивчення дитинства 
в межах власної аналітичної парадигми цілком законо-
мірний, як і дослідницька продуктивність апеляції до 
літературних творів, долучення до письменницького 
досвіду репрезентації дитячого світу, його психології та 
ідеології. Світова літературна класика, у художньому 
просторі якої відображаються соціально-психологічні 
конвенції певних культур та епох, слугує одночасно і 
своєрідним архівом пам'яті, доступ до якого відкриває 
можливості розуміння якихось украй важливих для ми-
нувшини чи сучасності колізій, і джерелом позачасових 
аксіологічно значущих смислів та ідей, здатних піджив-
лювати антропокреативний потенціал людства.  

Спроможність класичного твору викликати потужний 
резонанс у свідомості реципієнтів, віддалених від авто-
ра століттями чи навіть цілими тисячоліттями, відчутно 
підсилюється завдяки появі найрізноманітніших міжсе-
міотичних та метатекстуальних проєкцій (кіноекраніза-
ції, інтертекстуальності тощо), які фокусують увагу на 
вічних цінностях і "підключають" літературну класику, як 
конституент культури, до процесу пошуків адекватних 
відповідей на гостроактуальні виклики. Як слушно наго-
лошує відомий культуролог Л. Баткін, "Культура не "бу-



ISSN 1728–2683             ІНОЗЕМНА ФІЛОЛОГІЯ. 1(53)/2021 ~ 85 ~ 

 
ла". Вона завжди повинна бути. Адже зупинений смисл – 
відрізаний від подальшого запитування, нездатний ста-
ти відповіддю на питання, які ще не задані, – мертвий 
смисл. Проте смисл, що колись у світі з'явився, вмерти 
вже не може. Тим самим, якщо ми маємо справу зі 
справжньою культурою, а не чимось іншим, то вчораш-
ній день ще не народився" [3, с. 130]. 

Отже, у процесі вивчення феномену дитинства ціл-
ком закономірним видається звернення до літератури й 
зокрема до творчості Вільяма Шекспіра, якого Г. Блум 
поставив у "центр західного канону". Релевантною ана-
літичною стратегією такого міждисциплінарного дослі-
дження може стати теорія дискурсу, адже за влучним 
спостереженням сучасного українського дослідника 
Ю. Черняка, "дискурс водночас характеризує стратегію 
вироблення (продукування, осмислення, передавання) 
певного знання та форму його оприявнення (артикуля-
ції)" [13, с. 190]. З огляду на вищевикладене структуру-
ються мета, проблемне поле і методологічні засади 
цього дослідницького наративу. 

Мета статті полягає в тому, щоб, акумулюючи дос-
від сучасної гуманітаристики у сфері вивчення дискур-
су, визначити семантику і категоріальний статус по-
няття "дискурс дитинства в просторі літератури",  
з'ясувати його кореляцію з існуючими типологіями 
дискурсів та окреслити перспективи його імплемента-
ції в шекспірознавчі студії. 

Гуманітарні науки впродовж останніх десятиліть ак-
тивно послуговуються таким поняттям, як "дискурс", 
включивши його у власні термінологічні словники. Спі-
льним підґрунтям під час формування власних страте-
гій і практик дискурс-аналізу для представників різ-
них гуманітарних наук стали праці Ю. Габермаса,  
Ж. Ф. Ліотара, П. Серіо, М. Фуко та ін. Незаперечним є 
внесок філософів, зокрема К.-О. Апеля, В. Гьосле,  
Ф. Єрмоленка, В. Руднева та ін. У  семіотиці теорію 
дискурсу розробляли А. Греймас, К. Дейвіс, Ч. Морріc, 
Ч. Пірс та ін. Серед лінгвістів, що зробили помітний 
внесок у дискурсологію, варто згадати Ф. Бацевича,  
Е. Бенвеніста, Т. ван Дейка, Ж. Женетта, А. Загнітка,  
Д. Мальдідьє, Т. Мілевську,  І. Морозову, Р. Робена,   
О. Селіванову,  І. Шевченко, О. Шейгал та ін. У літера-
турознавчому полі до розробки теорії  дискурсу долу-
чаються такі науковці, як: Н. Марченко, Т. Михед, І. Па-
пуша, Ю. Черняк та ін.  

Дискурс дитинства у творах В. Шекспіра ніколи не 
поставав темою цілісного системного дослідження, але 
існує велика кількість праць, присвячених окремим пи-
танням, що корелюють із вивченням репрезентації цьо-
го феномену у творах ренесансного генія (А. Блек,  
С. Грінхол, М. Еберле, Д. Кампана, Т. Пендлетон,  
К. Чеджой, Р. Шогнесі та ін.). Наприклад, С. Грінхол 
працює над реконструкцією поняття "дитинство" в теат-
ральних практиках і в повсякденності шекспірівських 
часів: "Очі дитинства: Шекспір, театральні постановки 
та тема дитинства", 2006 (Greenhalgh S. "The Eye of 
Childhood: Shakespeare, Performance and the Child 
Subject"). У ґрунтовних монографіях К. Чеджой "Шекспі-
рові дивні діти: сексуальна політика та сучасна культу-
ра", 1996 (Chedgzoy K. "Shakespeare's Queer Children: 
Sexual Politics and Contemporary Culture") і "Шекспір: 
занурення у культуру дитинства", 2006 (Chedgzoy K. 
"Shakespeare and the Cultures of Childhood") тексти  
шекспірівського канону  прочитуються та інтерпрету-
ються з огляду на специфіку репрезентації широкого 
кола проблем, пов'язаних із дитинством К. Белсі, 
Д. Кампани, Р. Лунейн, досліджують образи дітей в іс-
торичних драмах та хроніках В. Шекспіра. Зі статистич-
ними даними стосовно кількості образів дітей у творах 

Шекспіра та класифікаціями дитячих образів можна 
ознайомитися в роботах М. Еберле, М. Лоугорна, 
Т. Пендлетона. Гендерний аспект досліджують Л. Мун-
ро, П. Перрі, М. Шапіро. П. Філіппі пропонує власну ві-
зію проблеми репрезентації теми втрачених дітей та ген-
дерної проблематики в Шекспіровому сонетарії. У 
2007 р. спільними зусиллями К. Чеджой, С. Грінхол та 
Е. Лем укладено детальну бібліографію монографій та 
статей, присвячених темі дитинства у творчості В. Шекс-
піра. Отже, як бачимо, проблемне поле, створене су-
часними шекспірознавцями, які вивчали проблематику 
дитинства, доволі широке, і водночас таке, що потре-
бує подальшого системного вивчення. Поняттям, яке 
здатне продемонструвати спільну інваріантну сутність 
різновекторних дослідницьких наративів і об'єднати 
їх у цілісний міждисциплінарний за своєю природою 
тематичний напрям, може виступати дискурс дитинства 
в шекспірівському каноні. 

Смислове наповнення поняття "дискурс" є до певної 
міри контраверсійним та постійно оновлюваним. Слово 
"дискурс", що походить від латинського "discursus", зу-
стрічається у працях багатьох філософів і літераторів 
ще з часів Ренесансу, в тому числі Миколи Кузанського, 
Ніколо Макіавеллі, Рене Декарта, а в епоху Просвітни-
цтва ним активно послуговуються й літератори, зокре-
ма Дж. Свіфт, Дж. Кемпбелл. Уперше слово "дискурс" 
як термін було використане у 50-ті рр. ХХ ст. американ-
ським лінгвістом З. Харрісом у статті, що була присвя-
чена аналізу мови реклами. Згодом, упродовж другої 
половини ХХ ст., цей термін набув широкого вжитку 
практично в усіх гуманітарних науках, але в контексті 
проблематики нашого дослідження найбільш цінним 
видається досвід філології та соціальної філософії.  

Філологи зазвичай співвідносять дискурс із такими 
поняттями, як текст, мовлення, комунікативна ситуація. 
В. Чернявська вважає, що дискурс – це "текст у нероз-
ривному зв'язку із соціальними, культурно-історичними 
чинниками, із системою комунікативно-прагматичних та 
когнітивних настанов автора" [12, с. 87]. Дослідниця 
також зазначає, що тексти, звернені до однієї теми, 
об'єднані в дискурс, а зміст дискурсу розкривається 
інтертекстуально. Н. Арутюнова визначає дискурс як 
"мовлення, занурене у життя" [2, с. 137] або "зв'язний 
текст у сукупності з екстралінгвістичними, соціокультур-
ними, психологічними та іншими факторами; текст, узя-
тий у подієвому аспекті, мовлення, що розглядається як 
цілеспрямована соціальна дія" [2, с. 137]. До певної 
міри суголосною є і позиція О. Селіванової, яка пропо-
нує розглядати дискурс як комунікативну подію або  
"замкнуту цілісну комунікативну ситуацію, складниками 
якої є комуніканти й текст", і яка зумовлюється "різними 
чинниками, що опосередковують спілкування і розуміння 
(соціальними, культурними, етнічними і т. ін.)" [10, с. 120]. 

Представник комунікативної лінгвістики Ф. Бацевич 
трактує дискурс як "тип комунікативної діяльності, інтер-
активне явище, мовленнєвий потік, що має різні форми 
вияву (усну, писемну, паралінгвальну), відбувається в 
межах конкретного каналу спілкування, регулюється 
стратегіями і тактиками учасників; синтез когнітивних, 
мовних і позамовних (соціальних, психічних, психоло-
гічних тощо) чинників, які визначаються конкретним 
колом "форм життя", залежних від тематики спілку-
вання, має своїм результатом формування різноманіт-
них мовленнєвих жанрів" [4, с. 154]. У лінгвокультуроло-
гії часто цитованим є визначення В. Карасика: "Дискурс – 
єдність тексту і комунікативної ситуації" [5, с. 111]. Нау-
ковець виділяє три підходи до вивчення дискурсу: пер-
ший – тематичний: "Про що ми говоримо?", другий – 



~ 86 ~ В І С Н И К  Київського національного університету імені Тараса Шевченка ISSN 1728-3817 
 
соціолінгвістичний: "Хто є учасниками дискурсу?", тре-
тій – "Як, у якій тональності відбувається спілкування?". 

Крізь призму філософії дискурс сприймається як 
специфічне використання мови для вираження певної 
ментальності та формування певної ідеології (М. Фуко) 
або як форма вербальної організації знання (Ж.-Ф. Ліо-
тар). Цікавою є концепція Р. Робена, згідно з якою дис-
курс постає як "світогляд, як носій соціальних уявлень, 
як відбиток владних відносин, як доступ до імпліцитних 
знань і соціальних практик". 

Найбільш релевантною меті цього дослідження є 
дефініція, запропонована Ю. Черняком: "Дискурс – ко-
мунікативний феномен оприявнення і функціонування 
інтелектуально-духовного конструкту або явища (мис-
тецького чи літературного твору, художнього образу, 
творчості конкретного автора, мистецької течії, напря-
му, літературної епохи, національної літературної тра-
диції тощо) в соціокультурній сфері. Він детермінується 
як чинниками комунікативно-рецептивного плану (харак-
тер репрезентації артефакту, інтенція автора, компетен-
ція реципієнта та ін.), так і певними контекстами (істо-
ричним, соціальним, політичним, естетичним, куль-
турним, ідеологічним, релігійним), які увиразнюють ті 
аспекти його смислового поля, що є особливо актуаль-
ними в конкретній комунікативній ситуації" [13, c. 14]. 

Дискурс дитинства включає широкий спектр історич-
но й етнокультурно детермінованих уявлень про пер-
ший період людського життя та ідей про те, ким є діти в 
певному соціумі, ким вони можуть бути, в яких соціо-
культурних практиках вони задіяні та як саме вписані у 
генераційні взаємини й сімейні та суспільні відносини. 
Цей дискурс є поліморфним і гетерогенним, адже його 
структурування відбувається в найрізноманітніших сфе-
рах людського життя (приватна, публічна, соціальна, 
політична, релігійна, культурно-мистецька тощо). Він 
характеризується низкою бінарних опозицій, серед 
яких: дитина – дорослий, дитина – старий, дитинство – 
молодість, дитинство – старість, хлопчик – дівчинка, 
учень – учитель, невинність – досвід та ін.  

У межах цього дискурсу здійснюється зародження й 
затвердження стереотипів сприйняття гендерних і ге-
нераційних розбіжностей у певному соціумі, норм віко-
вої градації, а також етико-педагогічних уявлень про 
виховання дітей, властиві їм поведінкові моделі та мо-
ральні норми. Наприклад, починаючи з ХІІ ст., коли в 
Європі з'явилися перші будинки-сиротинці (Італія, 
Франція), новий релігійний порядок (згідно з наказом 
Папи Римського 1160 р.) затвердив необхідність опіки 
суспільства над дітьми-сиротами, але діти могли пере-
бувати у цих закладах лише до досягнення ними семи-
річного віку. Вважалося, як тільки дитина здатна само-
стійно висловлювати свої потреби, вона готова до того, 
щоб самостійно "вижити" в суспільстві. Саме із семи 
років починалося навчання у школі або опанування пев-
ного ремесла. Також для середньовічної Європи звич-
ною практикою було заміжжя дівчини, яка досягла два-
надцятирічного віку, що сьогодні навіть попри процеси 
акселерації абсолютно не прийнятне для Західного 
світу. На той час це було звичайною практикою, адже 
була поширена думка, що з 12 років людина може да-
вати обітницю у церкві та особисто несе відповідаль-
ність перед Богом. У Середні віки вважали, що саме у 
12 років людина вступає у період так званого "соціаль-
ного пубертату", який явно не збігався і не збігається із 
біологічним пубертатним періодом та фізіологічною й 
ментальною готовністю до подружнього життя. 

Дискурс дитинства знаходить репрезентацію в різ-
нохарактерних текстах: історичних, юридичних, релігій-
них, художніх тощо, які функціонують у найрізноманіт-
ніших сферах людського життя. Ці тексти, для яких спі-
льним є концепт дитинство, у своїй сукупності здатні 

формувати цілісне знання про дитинство. Репрезенто-
вані різними типами наративів (науковий, офіційно-
діловий, художній та ін.), відомості про розуміння ди-
тинства корелюють із певними контекстами. З огляду на 
це правомірно вести мову про дискурс дитинства в ме-
дицині, політології, філософії, мистецтві тощо. 

На особливу увагу заслуговує дискурс дитинства у 
мистецтві слова, адже не тільки зображально-
виражальний аспект художнього твору (описи дітей та 
їхнього життя, ставлення до них у родині й суспільстві 
тощо), але й сама його наративна природа виявляється 
вкрай вагомим і дієвим смислотворчим чинником. Вар-
то зазначити, що від художніх текстів не слід очікувати 
стовідсоткової об'єктивності, фактографічності або кон-
кретизації, які б точно відтворювали сприйняття дитини 
й дитинства у хронологічно віддалені епохи чи в інших 
культурах. Також хибною стратегією є інтерпретація 
художніх візій дитинства, створених у минулому, крізь 
призму сучасних світоглядних уявлень, чи рецепція 
іншокультурних конвенцій щодо дитини з огляду на  
норми власної культури. Втім, література, безперечно, 
є цінним джерелом відомостей і досвіду, причому у фор-
муванні художньої картини дійсності в цілому й образу 
дитинства зокрема вагому роль відіграє сам характер їх 
репрезентації. Для літературного тексту справедливим 
є твердження Ф. Анкерсміта "Цінність події визначаєть-
ся не так фактами, які в ній відкрито, як наративною  
інтерпретацією цих фактів" [1, с. 154]. Наративна інтер-
претація феномену в літературному творі завжди апе-
лює до певних світоглядних, ідеологічних, психологічних 
установок, що існують у свідомості потенційного реципієн-
та, використовує знайомі йому культурні коди і водночас 
спричиняє емоційний резонанс. Література не тільки ві-
дображає наявні в соціумі конвенції щодо дитинства, як 
це робить приміром юридичний дискурс, але й виступа-
ючи важливим конституентом культури, формує ціннісне 
ставлення до них, спонукає до критичного осмислення й 
емпатії, закладаючи тим самим основи подальших реф-
лексій і/чи дій стосовно самого феномену.   

З огляду на вищевикладене під дискурсом дитинства 
в літературі пропонуємо розуміти наявну у фікційних та 
нефікційних літературних текстах сукупність вербальних 
репрезентацій концептосфери дитинства, які розгляда-
ють у взаємозв'язках із художнім світом конкретних тво-
рів (тема, мотив, образ, троп та ін.), комунікативною си-
туацією їх написання й рецепції та певними контекстами. 
До останніх відносимо: історичний, соціокультурний та 
естетичний контексти написання, сприйняття креативної 
інтерпретації конкретного твору, а також біографічний 
авторський контекст. 

Категоріальний статус поняття "дискурс дитинства в 
літературі" визначається трьома факторами: генезою і 
характером його базового концепту, сферою його опри-
явнення та його кореляцією із суміжними і споріднени-
ми дискурсами. Під концептом, слідом за Ю. Степано-
вим, маємо на увазі – "згусток культури у свідомості 
людини; те, у вигляді чого культура входить у менталь-
ний світ людини" [11, с. 43]. Базовий концепт цього дос-
лідження – дитинство – правомірно розглядати як уні-
версальний або загальнокультурний, адже він нале-
жить до психоментальної сфери людства в цілому і 
присутній у культурній свідомості будь-якої спільноти.  

Згідно з типологією концептів, запропонованою  
Л. Міллер, виокремлюють чотири типи: концепти по-
чуттів, які мають певний етнокультурно зумовлений 
зміст (сум, віра); концепти, що визначаються системою 
суспільних регламентацій (дім, історична особистість); 
аксіологічні, художньо-емотивні концепти; стандартизо-
вані, етнокультурно-зумовлені інтерпретації (зайва лю-
дина, тургенєвська дівчина) [7, c. 44]. Концепт дитин-
ства за своєю іманентною сутністю належить до універ-



ISSN 1728–2683             ІНОЗЕМНА ФІЛОЛОГІЯ. 1(53)/2021 ~ 87 ~ 

 
сальних, водночас як будь-який інший концепт він є 
динамічним, адже збагачується новими смислами у 
процесі цивілізаційного поступу чи історичного розвитку 
людства. Поява таких смислів детермінована соціо-
культурними (у тому числі історичними, географічними, 
релігійними, етноментальними та ін.) чинниками, а от-
же, коли йдеться про концепт дитинства, то його можна 
віднести до типу суспільно регламентованих концептів.  

На відміну від так званих літературних концептів, які 
генетично укорінені у художніх текстах (наприклад кон-
цепт фаустівської людини, концепт гамлетівських ва-
гань, концепт боваризму), концепти загальнокультурні 
"народжуються" в широкому ментальному полі досвіду 
людства. З огляду на це дискурс дитинства в літературі 
пропонуємо розглядати як тематичний загальнокультур-
ний дискурс, базовий концепт якого оприявнюється в 
мистецтві слова і вступає у простір інтратекстуального 
буття, набуваючи здатності виступати мотивом, форму-
вати образи, утворювати художні тропи. Суміжними є 
дискурси старості та молодості, а спорідненими можна 
вважати такі загальнокультурні тематичні дискурси, як 
дискурси любові, кохання, смерті, пам'яті та ін.  

Поняття дискурс дитинства може бути застосоване 
в процесі аналізу творчості багатьох письменників, у 
тому числі й Вільяма Шекспіра. Дослідження художньої 
репрезентації концептосфери дитинства у творах анг-
лійського ренесансного генія має розпочинатися з ре-
конструкції контекстуальної основи. Така реконструкція 
передбачає насамперед структурування на основі істо-
ричних документів і культурологічних праць системної 
візії ренесансного розуміння дитинства як соціокульту-
рного феномену, яке відрізняється від античного та 
середньовічного аналогів. Наступним кроком має стати 
окреслення суто англійської специфіки сприйняття ди-
тини в епоху Відродження, уявлення про яку дають 
офіційні тюдорівські документи, пов'язані з освітою, 
матримоніальними стосунками тощо, та нефікційні  
тексти (етико-педагогічні трактати Роджера Ешема 
(Ascham R. "Scholemaster"), Томаса Еліота, Томаса Ре-
корда, філософсько-етичні есе Френсіса Бекона і Робер-
та Бертона та ін.). Заслуговує на увагу також і суто біо-
графічний контекст, що включає апеляцію до канонічної 
біографії Великого Барда (походження, дитинство у 
Стретфорді-на-Ейвоні, навчання у граматичній школі, 
одруження, народження дітей, смерть Гамнета, останні 
роки життя і заповіт) та вивчення тих історичних реалій, 
які супроводжували появу певного художнього твору. 

Наступним етапом імплементації поняття дискурс 
дитинства у шекспірознавчі студії вважаємо досліджен-

ня художніх репрезентацій концептосфери дитинства у 
текстах шекспірівського канону, який включає тридцять 
вісім п'єс, сто п'ятдесят чотири сонети, дві великі та 
декілька малих поем. Об'єктом самостійного дослі-
дження при цьому є образи дітей, створені художньою 
уявою Шекспіра, пов'язані з темою дитинства мотиви, 
колізії, топоси і тропи. Це, у свою чергу, сприятиме 
окресленню шекспірівської (авторської) візії дитини як 
індивідуума та дитинства як періоду людського життя, а 
також формулюванню певних відповідей на гостроакту-
альні питання, що пов'язані з дитинством як глобаль-
ною філософською і соціокультурною проблемою. 

 
Список використаних джерел 
1. Анкерсмит, Ф. Нарративная логика. Семантический анализ 

языка историков [Текст] / Ф. Анкерсмит; пер. с англ. О. Гавришиной,  
А. Олейникова ; под науч. ред. Л. Б. Макеевой. – М. : Идея-Пресс, 2003. – 
360 с. 

2. Арутюнова, Н. Д. Дискурс [Текст] / Н. Д. Арутюнова // Лингвис-
тический энциклопедический словарь. – М.: Советская энциклопедия, 
1990.  

3. Баткин Л. М. Культура всегда накануне себя / Красная книга 
культуры. М.: Исскуство, 1989. С. 111–131. 

4. Бацевич Ф. С. Основи комунікативної лінгвістики: підручник /  
Ф. С. Бацевич. – 2-ге вид., доп. – К.: ВЦ "Академія", 2009. – 376 с. 

5. Карасик В. И. Языковой круг: личность, концепты, дискурс. М.: 
Гнозис, 2004. 

6. Марченко Н. П. Автобіографія дитинства у межах біографічно-
го дискурсу / Н. П. Марченко // Українська біографістика. – 2012. – Вип. 9. – 
С. 90–109. – Режим доступу: http://nbuv.gov.ua/UJRN/ubi_2012_9_5 

7. Миллер Л. В. Художественный концепт как смысловая и эсте-
тическая категория // Мир русского слова. 2000. № 4. C. 42–47. 

8. Москвитина Д. Стихотворение "The Pausing American Loyalist" 
в контексте ранней американской рецепции В. Шекспира // Иностран-
ные языки: инновации, перспективы исследования и преподавания. 
Материалы Международной научной конференции. – Минск: БГУ, 2018. – 
С. 259–263. 

9. Москвітіна Д. Рецепція В. Шекспіра в культурі американського 
просвітництва (на матеріалі творчості Дж. Адамса) // Держава та регіо-
ни. Серія: Гуманітарні науки. 2015. #1. С. 16–20. 

10. Селіванова О. Сучасна лінгвістика: напрями і проблеми. Пол-
тава: Довкілля-К, 2008. – 712 с. 

11. Степанов Ю. С. Константы: Словарь русской культуры: 3-е изд. – 
М.: Академический проект, 2004, с. 42–67. 

12. Чернявская В. Е. Дискурс как фантомный объект: от текста к 
дискурсу и обратною / В. Е. Чернявская // Когниция, коммуникация, 
дискурс. Направление: Филология. – 2011. – № 3. – С. 86–95. – Режим 
доступа: http://nbuv.gov.ua/UJRN/kkd_2011_3_9 

13. Черняк Ю. І. Специфіка актуалізації ціннісної семантики "Гам-
лета" В. Шекспіра в українському шекспірівському дискурсі:  дис. ... д-ра 
філол. наук: спец. 10.01.04 "література зарубіжних країн" / Ю. І. Черняк . – 
Запоріжжя, 2011. – 225 c. 

14. Skakun K. "W. Shakespeare's Julius Caesar and Elizabethan 
Power Discourse: the Specifics of Correlation". "A Sea-Change into 
Something Rich and Strange": Shakespeare Studies in Contemporary 
Ukraine, 2020. doi:10.36059/978-966-397-199-5/4-21  
 

Надійшла  до  редколег і ї  30 .0 8 . 21  

 
Nataliya TORKUT, Dr. Sci. (Philol.), Prof.,   
Nataliia GUTARUK, PhD Stud. 
Zaporizhzhia National University, Zaporizhzhia, Ukraine 
 

DISCOURSE OF CHILDHOOD IN THE SHAKESPEARE CANON: PROLEGOMENA TO LITERARY RESEARCH 
 

One of the attributive features of Shakespeare studies of the XXI century is interdisciplinarity which manifests itself in outlining the problem-
related field of international Shakespeare conferences and scholarship, as well as in enriching the literary and theatrical research strategies of 
Shakespeareans with the analytical achievements of other humanities. The Bard's works as a compendium of knowledge about human nature and 
an influential factor of axiological concepts formation are a valuable source of ideas and senses in the context of finding adequate responses to 
global challenges of our time. The generation gap is becoming threatening in the post-information society. Therefore the interest of the humanities 
in the cross-disciplinary study of the phenomenon of childhood is increasing.  

The intensification of Shakespeareans' interest in the childhood issue actualizes the search for and introduction into scientific circulation of a 
notion that can demonstrate the common invariant essence of multi-vector research narratives and combine them into a holistic interdisciplinary 
thematic direction. Thus the authors of the article introduce the notion of "discourse of childhood in Shakespeare canon". 

Based on the experience of modern humanities in the field of discourse research the article aims at determining the semantics and defining the 
categorical status of the above-mentioned notion ("discourse of childhood in Shakespeare canon") as well as clarifying its correlation with existing 
discourses and outlining the prospects for its implementation in Shakespeare studies. The notion "discourse of childhood in literature" can be 
defined as a set of verbal representations of the conceptual sphere of childhood in fictional and non-fictional texts which correlates with the artistic 
world of literary works (theme, motif, image, tropes) and with the communicative situation of their creation and perception, and with certain con-
texts (historical, socio-cultural, aesthetic, biographical context of the author, etc.). 

The discourse of childhood in literature is to be considered as a thematic general cultural discourse the basic concept of which is mani-
fested in the art of literature and enters the space of intratextual existence, acquiring the ability to act as a motif, to create images and tropes. 
The implementation of this notion in Shakespeare studies will contribute to pressing issues related to childhood as a global philosophical and 
socio-cultural problem. 

Keywords: discourse, concept, childhood, history of childhood, Shakespeare canon. 



~ 88 ~ В І С Н И К  Київського національного університету імені Тараса Шевченка ISSN 1728-3817 
 

References 
1. Ankersmyt, F. Narratyvnaia lohyka. Semantycheskyi analyz yazyka ystorykov [Tekst] / F. Ankersmyt; per. s anhl. O. Havryshynoi, 

A. Oleinykova ; pod nauch. red. L. B. Makeevoi. – M. : Ydeia-Press, 2003. – 360 s. 
2. Arutiunova, N. D. Dyskurs [Tekst] / N. D. Arutiunova // Lynhvystycheskyi эntsyklopedycheskyi slovar. – M.: Sovetskaya 'entsiklope-

diya, 1990. 
3. Batkyn L. M. Kultura vsehda nakanune sebia / Krasnaia knyha kultury. M.: Ysskustvo, 1989. S. 111–131. 
4. Batsevych F. S. Osnovy komunikatyvnoi linhvistyky: pidruchnyk / F. S. Batsevych. – 2-he vyd., dop. – K.: VTs "Akademiia", 2009. – 

376 s. 
5. Karasyk V. Y. Yazikovoi kruh: lychnost, kontsept, dyskurs. M.: Hnozys, 2004. 
6. Marchenko N. P. Avtobiohrafiia dytynstva u mezhakh biohrafichnoho dyskursu / N. P. Marchenko // Ukrainska biohrafistyka. – 

2012. – Vyp. 9. – S. 90–109. – Rezhym dostupu: http://nbuv.gov.ua/UJRN/ubi_2012_9_5 
7. Myller L. V. Hudozhestvennye kontsept kak smislovie y esteticheskaya katehoryia // Myr russkoho slova. 2000. № 4. C. 42–47. 
8. Moskvytyna D. Stykhotvorenye "The Pausing American Loyalist" v kontekste rannei amerykanskoi retseptsyy V. Shekspyra // 

Ynostrannye yazyky: ynnovatsyy, perspektyvy yssledovanyia y prepodavanyia. Materialy Mezhdunarodnoi nauchnoi konferentsyy. – 
Mynsk: BHU, 2018. – S. 259–263. 

9. Moskvitina D. Retseptsiia V. Shekspira v kulturi amerykanskoho prosvitnytstva (na materiali tvorchosti Dzh. Adamsa) // Derzhava ta 
rehiony. Seriia: Humanitarni nauky. 2015. #1. S. 16–20. 

10. Selivanova O. Suchasna linhvistyka: napriamy i problemy. Poltava: Dovkillia-K, 2008. – 712 s. 
11. Stepanov Yu. S. Konstanty: Slovar russkoi kultury: 3-e yzd. – M.: Akademycheskyi proekt, 2004, s. 42–67. 
12. Cherniavskaia V. E. Dyskurs kak fantomnyi obъekt: ot teksta k dyskursu y obratnoiu / V. E. Cherniavskaia // Kohnytsyia, kom-

munykatsyia, dyskurs. Napravlenye: Fylolohyia. – 2011. – № 3. – S. 86–95. – Rezhym dostupu: http://nbuv.gov.ua/UJRN/kkd_2011_3_9 
13. Cherniak Yu. I. Spetsyfika aktualizatsii tsinnisnoi semantyky "Hamleta" V. Shekspira v ukrainskomu shekspirivskomu dyskursi:  

dys. ... d. filol. nauk: spets. 10.01.04 "literatura zarubizhnykh krain" / Yu. I. Cherniak. – Zaporizhzhia, 2011. – 225 c. 
14. Skakun K. "W. Shakespeare's Julius Caesar and Elizabethan Power Discourse: the Specifics of Correlation". "A Sea-Change into 

Something Rich and Strange": Shakespeare Studies in Contemporary Ukraine, 2020. doi:10.36059/978-966-397-199-5/4-21  

 
 

 
 
 
 
 

 
 
 

 
 

 
 

 
 
 
 

 
 

 
 
  

 
 
 

 
 



ISSN 1728–2683             ІНОЗЕМНА ФІЛОЛОГІЯ. 1(53)/2021 ~ 89 ~ 

 
FECI QUOD POTUI, FACIANT MELIORA POTENTES 

 
 

До 90-річчя від дня народження Віктора КОПТІЛОВА 
(1930 – 2009) 

 
 

 
 

Віктор Коптілов. Париж, літо 1997 р. Вдома після оглядин з учнем невідомих туристам красот міста 
(світлина з архіву Віталія Радчука) 

 
 

УДК 82-9Коптілов 
Олена БРОСАЛІНА, канд. філол. наук 

видавництво "Астролябія", Львів, Україна 
 

ЗІ СПОГАДІВ ПРО ВІКТОРА КОПТІЛОВА 
 

Статтю присвячено пам'яті Віктора Коптілова (3 липня 1930 р. – 19 лютого 2009 р.) – видатного українського пе-
рекладача, який конгеніально відтворив українською мовою французький середньовічний епос (зокрема "Трістан та 
Ізольда", "Пригоди лицарів Круглого столу та пошуки святого Ґрааля"), шедеври європейської лірики Нового Часу 
(поезії Віктора Гюґо, Поля Валері, Поля Клоделя, Жака Превера, Рене Шара; Джона Донна, Персі Біші Шеллі, Вільяма 
Блейка, Вільяма Батлера Єйтса; Фрідріха Гельдерліна, Гайнріха Гайне, Райнера Марії Рільке, Гуґо фон Гофмансталя; 
Миколая Рея, Яна Кохановського, Леопольда Стаффа, Болеслава Лесьмяна), прозу Франсуази Саґан, драматургію Ві-
льяма Шекспіра і Жана Жіроду та ін. У своїх спогадах авторка висвітлює окремі епізоди перекладачевого життя в 
його останнє десятиліття – в Києві (зокрема йдеться про спецкурс "Теорія і практика перекладу", який він читав в 
Інституті філології Київського національного університету ім. Тараса Шевченка) та під час викладання в Українсько-
му Вільному Університеті (Мюнхен), деякі його міркування та спогади, якими він ділився під час приватних розмов. 
Уперше публікується російськомовна автоепіграма Віктора Коптілова "На берегах различных Нилов…" з українським 
перекладом авторки, а також її переклад російськомовної поезії Коптілова "Я калитку раскрыл в заколдованный 
сад…", яка подається також в оригіналі. Крім того, ідеться про творчо-колегіальні контакти Віктора Коптілова з 
Ігорем Качуровським, видатним українським поетом, прозаїком, перекладачем, літературознавцем, уперше публі-
кується спільне фото Коптілова і Качуровського, зроблене авторкою в Українському Вільному Університеті влітку 
2002 р., наводиться поезія Ігоря Качуровського "Пам'яті Віктора Коптілова". 

Ключові слова: Віктор Коптілов, Ігор Качуровський, український художній переклад, перекладознавство, спогади. 
 

Просвітлено-мудрий і бездоганно шляхетний… Та-
ким я пам'ятаю Віктора Вікторовича, таким побачила 
його і вперше – 1999 чи 2000 р., коли, аспірантка Інсти-
туту філології КНУ, обрала серед спецкурсів його "Тео-
рію і практику перекладу" і прийшла на перше заняття. 
Це ж сам славетний Коптілов, який уклав і переклав 
композицію із середньовічних лицарських романів "При-
годи лицарів Круглого столу та пошуки святого Ґрааля" – 

вона років зо два тому друкувалась у "Всесвіті" і від неї 
я була в абсолютному захваті! Він і поезію геніально 
перекладав. І був не лише майстром перекладу, а й 
метром перекладознавства – сам Лукаш іменував його 
колись "нашим граючим тренером"! А я вже робила 
перші перекладацькі спроби… Словом, спецкурс Копті-
лова був справжнім дарунком долі! Разом зі мною, яка 
спеціалізувалася з теорії літератури, на цей спецкурс 

© БРОСАЛІНА Олена, 2021



~ 90 ~ В І С Н И К  Київського національного університету імені Тараса Шевченка ISSN 1728-3817 
 
записалося й кілька дівчат-мовознавиць, але вони швид-
ко зійшли з дистанції – перестали відвідувати заняття 
(очевидно, їх ввело в оману те, що Віктора Вікторовича 
чомусь "прикріпили" до однієї з мовознавчих кафедр). 
Словом, невдовзі ми з проф. Коптіловим залишилися в 
навчальній авдиторії сам на сам. І попри це він прово-
див повноцінні заняття – з теоретичними та практични-
ми блоками – і довів свій спецкурс до переможного кін-
ця. Чи це не бездоганна шляхетність? 

А на початку 2000-х мене тричі запрошував у гості до 
себе в Мюнхен інший майстер слова – міродайний поет, 
прозаїк, перекладач і літературознавець Ігор Качуровсь-
кий разом зі своєю дружиною Лідією Крюковою-
Качуровською. Це ж про Качуровського та його вчителя 
Михайла Ореста я й писала дисертацію, і ми з Ігорем 
Васильовичем активно листувалися. І в Мюнхені, влітку 

2002 р., я знову зустріла Коптілова – зустріла в Українсь-
кому Вільному Університеті, де Віктор Вікторович читав 
лекції, а поміж лекцій мав творчий вечір, тож Качуровсь-
кий прийшов послухати колегу і мене з собою взяв. Після 
імпрези, коли ми підійшли привітати Коптілова, я набра-
лася рішучости і сказала, що хочу сфотографувати двох 
найліпших українських перекладачів… Ось і світлина, 
яка закарбувала їхню реакцію на мої слова: Качуровсь-
кий – з відкритою сливе дитячою усмішкою, Коптілов – з 
ввічливим півусміхом і поглядом, у якому за звичайною 
його шляхетністю криється розгубленість і тривога… Уже 
тоді він скаржився на проблеми зі здоров'ям – загальмо-
ваність реакцій тощо. Згодом я довідалася, що то були 
симптоми хвороби Паркінсона, яка й звела бідного Вікто-
ра Вікторовича в могилу… 

 

 
 

Ігор Качуровський і Віктор Коптілов. Мюнхен. Український Вільний Університет. Літо 2002 року 
 
А ще в Мюнхені я зустріла його двійника – у Старій 

Пінакотеці, на образі пізньоготичного нідерландського 
художника Роґіра ван дер Вейдена "Поклоніння волх-
вів". Риси Коптілова упізнаються в обличчі найстаршого 
волхва, який припадає до руки маленького Христа! Ге-
нетичний код індивідуальности, яка була для середньо-
вічного мистця квінтесенцією неосяжної мудрости, цар-
ственої величі й щонайглибшого смирення, повторився 
через півтисячоліття… 

Наступна наша зустріч припала на грудень 2005 р. – 
напевно, приводом став вихід друком першої книги "Ґе-
нерики і архітектоніки" Качуровського, редакторкою якої 
я була, – і автор доручив мені передати примірник Коп-
тілову. Я прийшла до нього в його однокімнатне помеш-
кання по вул. Івана Франка, 8/10 – він помітно ослаб і 
не виходив з дому. Жив сам, але про нього дбала ро-
дина і пильнували доглядальниці – "феї", як він їх нази-
вав: "денна" і "нічна". І відтоді наші зустрічі тривали 
регулярно, по суботах, спершу раз на тиждень, потім 
раз на два тижні. Він ділився зі мною своїми перекла-
дами, оригінальними поезіями, малою прозою – пере-
важно то були іронічні, а то й саркастичні російськомов-
ні оповідання, якими він колись рятувався від тотально-
го совкового лицемірства, пишучи їх у шухляду (про цю 
грань його творчої натури – див. [5], а вірші Коптілова 
можна знайти тут: [4]). 

13 травня 2006 р. Віктор Вікторович процитував мені – 
першій! – оцю російськомовну автоепіграму: 

 
На берегах различных Нилов 
Сидел на солнышке копт Илов 
И, зарываясь в нильский ил, 
Поэзию переводил. 

Коли я сказала, що його прозові гумористичні (або й 
серйозні) речі можна видати окремою книжкою, він від-
повів: хіба що під псевдонімом – Віктор Копт. Сьогод-
ні, через п'ятнадцять років, я спробувала перекласти 
цей іронічний чотиривірш українською: 

 
На берегах усяких Нилів 
Сидів на сонечку копт Ілов 
І в "ілі" мулистих заплав 
Поезію перекладав. 

 

Попри те, що хвороба прогресувала, Віктор Вікторо-
вич не полишав перекладацької праці: перекладав 
французькі фабльо – "Заповіт осла", "Про кавалера, 
який сповідав свою дружину", "Про селянина, який здо-
був рай завдяки своїм скаргам". Працював і над англо-
нормандською поемою ХІІ ст. на кельтський сюжет "По-
дорож святого Брандана до берегів Пекла та Раю". Ка-
зав, що "Брандан" "не йде": "Часом свідомість проясню-
ється під вечір або й уночі – тоді думаєш: "Навіщо ро-
бити це зараз, а не вдень?". А на ранок спека докучає 
чи м'язи починають боліти, і тоді думаєш: «А кому це 
взагалі потрібно?»". Я переконувала, що це потрібно 
мені, іншим його шанувальникам, та й росіян треба обі-
гнати – вони ж поки не мають власного перекладу 
"Брандана" (і досі, здається, не мають). Але, на жаль, 
переклад поеми залишився незакінчений… 

Також і я ділилася з Віктором Вікторовичем своїми 
віршами і перекладами – зокрема він був першим слу-
хачем фрагментів з мого перекладу англосаксонського 
"Беовульфа" [1], де я поклала собі за мету відтворити 
германські алітерації, на яких і тримався той архаїчний 
тонічний вірш. І Коптілов відреагував на цей перекла-



ISSN 1728–2683             ІНОЗЕМНА ФІЛОЛОГІЯ. 1(53)/2021 ~ 91 ~ 

 
дацький експеримент схвально: "Це – музика!". І ця оцін-
ка додала мені впевнености. 

Часом він оповідав про себе та свою родину – про 
маму, Марію Іванівну (дівоче прізвище – Федорова), яка 
бігала на лекції Зерова – Віктор Вікторович лише вагав-
ся – як студентка чи як вільнослухачка; про те, як він, 
ще малий, перед війною, побачив "воронок", звідки ви-
йшло троє – чекіст-начальник, виконавець, який потім 
чинив обшук, і "понятой" – і вони забрали професора 
доктора Свенсона з їхнього будинку (Коптілови жили на 
Пушкінській) – лікаря, який обслуговував усю київську 
наукову інтелігенцію. Оповідав, як у студентські роки, в 
Київському університеті, дружив з Михайлом (Мішкою) 
Гайдаєм – ця дружба потім тривала довгі роки, Віталієм 
Русанівським (головою комсомольської "ячейки") та 
Костем Волинським (сином автора відомого підручника 
з теорії літератури) – заводіякою і душею компанії. 

Оповідав і про паризький період свого життя, про 
працю в ЮНЕСКО, зокрема про те, як потрапив на од-
ному юнесківському зібранні в незручну ситуацію через 
свою критику Михайла Гаспарова. На зібранні був при-
сутній Сергій Аверінцев, і Коптілов вирішив підійти до 
нього без рекомендації. Познайомився – і показав свої 
переклади: 3–4 з Рільке і "Міст Мірабо" Аполлінера. 
Щодо Рільке Аверінцев висловив своє захоплення, що-
до "Мосту Мірабо" сказав, що цей переклад кращий за 
існуючі російські ("Тут я відчув, що в мене відростають 
крильця…" – згадував Віктор Вікторович). На цій хвилі 
він показав Аверінцеву і свою статтю "І вшир, і вглиб…", 
опубліковану в збірнику "Поэтика перевода", де крити-
кував тези Гаспарова з його статті про брюсівський пе-
реклад "Енеїди": що в перекладацтві чергуються епохи 
вільного перекладу та буквалізму і що потрібні як вільні 
переклади, так і точні. Віктор Вікторович натомість об-
стоював "золоту середину". Аверінцев переглянув стат-
тю і сказав лише: "А що це Ви так про Гаспарова?". І 
додав: "Таж Гаспаров – наш друг…" ("Тут мене взагалі 
віднесло на іншу планету…" – оповідав Коптілов – було 
видно, що ці спогади і досі його хвилювали). 

Виринала в наших розмовах і тема релігії. 5 травня 
2007 р. Віктор Вікторович пригадав свою дискусію з 
приятелем-бельгійцем у Парижі: той запитав його, чи 
віруючий він. Коптілов відповів, що – коли так, коли ні, 
це несталий стан. Бельгієць узявся переконувати його, 
що віра в сучасному світі, й у вихованні молоді зокрема, – 
ні до чого, на що Віктор Вікторович заперечив, що релі-
гійний складник у вихованні – необхідний: "Це дає мо-
ральні приписи й усвідомлення, що там, нагорі, хтось 
є". Бельгієць мусив погодитись. 

Навіть День перекладача ми святкували не за офі-
ційним календарем, а на Трійцю – адже це свято вста-
новлене на честь дня, коли на апостолів зійшов Святий 
Дух і вони заговорили різними мовами. Святкували з 
клечанням, першою полуницею і вином… 

Наші зустрічі тривали і були розрадою для нас обох, 
але недуга невблаганно відбирала в нього сили. 4 січня 
2009 р. я занотувала: "На жаль, говорити тепер дово-
диться переважно мені – В[іктор] В[ікторович] відпові-
дає одним реченням (і добре, якщо воно має кінець, а 
не повисає в повітрі…)". А 19 лютого його не стало… 

Ігор Качуровський присвятив його пам'яті поезію: 
 

ПАМ'ЯТІ ВІКТОРА КОПТІЛОВА 
 

Зустрілись ми в житті занадто пізно, 
Але в годину нібито щасливу: 
Тоді, як пробудилася Вітчизна, 
І ми раділи соняшному диву. 
 
Були б якісь, можливо, перепони, 
Та спільних тем і рис було без ліку; 
І нас єднали вірші Якопоне, 
Італія тринадцятого віку. 

Нас вабив світ "великого Едґара", 
Де диводзвонів музика криштальна. 
Але над Вами вже стояла хмара – 
І невідклична, і непроминальна… 
 
Вже знову доля рабська і жебрацька, 
І знов таланти й наміри – пропащі… 
…А все таки це радісно – зненацька 
Супутника зустріти в дикій хащі. 
 

2010 [3, с. 267] 
 

Автор цієї поезії свого часу переклав (скорочено) 
поему Якопоне да Тоді "Пані з Раю" і долучив до пере-
кладу коментар: "Користаюся нагодою, щоб висловити 
подяку В. В. Коптілову за надіслану добірку віршів Яко-
поне з докладними примітками" [2, с. 172]. Алюзія до 
"Дзвонів" Едґара По у неперевершеному перекладі Вік-
тора Вікторовича, гадаю, досить прозора. На питання ж, 
чому "Вже знову доля рабська і жебрацька, / І знов та-
ланти й наміри – пропащі…", відповідає рік написання 
твору – рік, коли прийшов до влади Янукович. 

А мені хочеться завершити ці спогади власним пере-
кладом російськомовної поезії Віктора Коптілова – однієї 
з тих, які я свого часу отримала з його рук і які з'явилися 
друком у двомовній добірці в "Новому Протеї" [4]: 

 
* * * 

Я калитку раскрыл в заколдованный сад, 
В сад безмолвных кустов и полночных прохлад. 
 
В эту странную тишь, в зачарованный мрак 
Не врывается друг, не вторгается враг. 
 
Только чудится мне, что под полной луной 
Я увидел тебя, ты здесь рядом со мной. 
 
Сердце бьется в груди и нежней, и сильней, 
Ночь над нами струит беспредельность огней. 
 
Словно реки времен, эти струи текут, 
Омывая наш дом, наш покой и приют. 
 
И цветет небосвод, как сияющий луг, 
И обходит луна предназначенный круг. 
 
И мерцает на нас дальних звезд серебро… 
А за садом сражаются Зло и Добро. 

 
5.VІІ.77 [4, с. 111] 

 
* * * 

Я крізь хвіртку ввійду в зачаклований сад, 
Сад нічних прохолод і безмовних принад. 
 
У цю млу чарівну, де так тихо навкруг, 
Не увірветься ворог, не вторгнеться друг. 
 
Та під місяцем повним привиділась ти 
І здалось, що до тебе – рукою сягти. 
 
І ніжніш, і сильніш серце б'ється моє, 
Ніч над нами безмежжям вогнів виграє. 
 
Ніби ріки століть, струменять ці вогні, 
Омиваючи дім наш у мирному сні. 
 
Й небеса, наче луки сяйливі, цвітуть, 
І довершує місяць роковану путь. 
 
І ряхтіння зірок нас у срібло вбира… 
А за садом – баталії Зла і Добра. 

 
Список використаних джерел 
1. Беовульф / із англосакс. мови розміром ориґіналу пер. Олена 

О'Лір ; наук. ред. Катерина Шрей і Олег Фешовець ; 2-ге, доопрац. вид. 
Львів : Астролябія, 2014. 208 с. 



~ 92 ~ В І С Н И К  Київського національного університету імені Тараса Шевченка ISSN 1728-3817 
 

2. Качуровський, Ігор. Круг понадземний. Світова поезія від VI по 
ХХ століття : переклади. Київ : Вид. дім "Києво-Могилянська академія", 
2007. 527 с. 

3. Качуровський, Ігор. Лірика. Львів : Астролябія, 2013. С. 267. 
4. Коптілов, Віктор. Поезії / передм. Олени О'Лір // Новий Про-

тей : навчально-методичні матеріали для студентів вищих навчальних 
закладів до курсів "Історія перекладу", "Історія українського перекладо-

знавства", "Вступ до перекладознавства" та "Теорія перекладу". Вінни-
ця, 2015. Вип. 1. С. 107–111. 

5. О'Лір, Олена. Віктор Коптілов: утечі в іронію і не тільки // Бере-
зіль. 2012. № 11–12. С. 132–143. 

 
Надійшла  до  редколег і ї  28 .0 5 . 21  

 
Olena BROSALINA, PhD Sci. (Philol.)  
Astrolabe Publishing, Lviv, Ukraine 

 
FROM MEMOIRS ABOUT VIKTOR KOPTILOV 

 
The article is dedicated to the memory of Viktor Koptilov (July 3, 1930 – February 19, 2009), a prominent Ukrainian translator who congenially 

recreated in Ukrainian French medieval epics (including "Tristan and Isolde", "The Adventures of the Knights of the Round Table and the Quest for 
the Holy Grail"), masterpieces of European lyric poetry of modern times (poems by Viktor Hugo, Paul Valéry, Paul Claudel, Jacques Prévert, René 
Char; John Donne, Percy Bysshe Shelley, William Blake, William Butler Yeats; Friedrich Hölderlin, Heinrich Heine, Rainer Maria Rilke, Hugo von 
Hofmannsthal; Mikołaj Rej, Jan Kochanowski, Leopold Staff, Bolesław Leśmian), prose by Françoise Sagan, plays by William Shakespeare and Jean 
Giraudoux, etc. In her memoirs, the author covers some episodes of the translator's life in his last decade – in Kyiv (including his special course 
"Theory and Practice of Translation", which he taught at the Institute of Philology of Taras Shevchenko National University of Kyiv) and while 
teaching at the Ukrainian Free University (Munich), some of his reflections and memories, which he shared during intimate conversations. Viktor 
Koptilov's Russian-language self-epigram "On the Banks of Various Niles" with the Ukrainian translation of the author is published for the first time 
as well as her translation of Koptilov's Russian-language poem "I opened the gate to the enchanted garden", which is also presented in the original. 
In addition, the author are talking about creative and collegial contacts of Viktor Koptilov with Igor Kaczurowskyj, a prominent Ukrainian poet, 
novelist, translator, literature scholar; a picture of Koptilov and Kaczurowskyj, made by the author at the Ukrainian Free University in the summer of 
2002, is published for the first time. Igor Kaczurowskyj's poem "In Memory of Viktor Koptilov" is cited. 

Keywords: Viktor Koptilov, Igor Kaczurowskyj, Ukrainian literary translation, translation studies, memoirs. 
 

References  
1. Beowulf / iz anhlosaks. movy rozmirom oryginalu per. Olena O'Lear; nauk. red. Kateryna Schray i Oleh Feschowetz;  

2-he, dooprats. vyd. Lviv: Astrolabe Publishing, 2014. 208 pp. 
2. Kaczurowskyj, Igor. Kruh ponadzemnyi. Svitova poeziia vid VI po XX stolittia : pereklady. Kyiv: Vyd. dim "Kyievo-Mohylianska 

akademiia", 2007. 527 pp. 
3. Kaczurowskyj, Igor. Liryka. Lviv: Astrolabe Publishing, 2013. 384 pp. 
4. Koptilov, Viktor. Poezii / peredm. Olena O'Lear // Novyi Protei: navchalno-metodychni materialy dlia studentiv vyshchykh 

navchalnykh zakladiv do kursiv "Istoriia perekladu", "Istoriia ukrainskoho perekladoznavstva", "Vstup do perekladoznavstva" ta "Teoriia 
perekladu". Vinnytsia, 2015. Vyp. 1. P. 107–111. 

5. O'Lear, Olena. Viktor Koptilov: utechi v ironiiu i ne tilky // Berezil. 2012. № 11–12. P. 132–143. 
 

 
 

УДК 82-9Коптілов  
Людмила ГРИЦИК, д-р філол. наук, проф. 

Київський національний університет імені Тараса Шевченка, Київ, Україна  
 

"… ВІН ОДИН ІЗ ПУБЛІКИ…": ПРОФЕСОР В. В. КОПТІЛОВ 
 

Наведено спогади учениці Віктора Вікторовича Коптілова про роки навчання в талановитого перекладача, пере-
кладознавця та педагога, який згуртував і вивів на перекладацьку та перекладознавчу стежки чимало юних обдару-
вань як з України, так і з університетів колишніх союзних республік; про те, як поступово реалізовувався його задум 
вийти у підготовці перекладацьких кадрів за традиційно європоцентристські межі й розширити її за рахунок інших, у 
т. ч. східних культур; про співпрацю науковця з відомими теоретиками перекладу з Вірменії, Азербайджану, Грузії. 
Неформальні зустрічі "коптілки" у жовтому корпусі університету або ж біля Духопера – дуба художнього перекладу, 
що в Голосієві, – ставали справжніми майстер-класами, які насправді були покликані дати систематизовані знання з 
теорії, практики та критики перекладу. Справжніми подіями в українському перекладознавстві були захисти канди-
датської та докторської дисертацій Віктора Вікторовича. В. Коптілов утверджував концептуальний погляд на пере-
клад як "семантико-стилістичну паралель першотвору" і відстоював у перекладознавстві метод структурного дос-
лідження тексту. В. Коптілов переконливо доводив, що у процесі перекладу відбувається творча взаємодія індиві-
дуальностей автора та перекладача, а сам переклад є не копією, а витвором словесного мистецтва. Це кредо він 
сповідував перекладаючи, а перекладав він багато – із французької, німецької, англійської, польської. На доборі творів 
для перекладу позначилися його роки перебування в університетах Любліна, Мюнхена, Парижа. У доробку Віктора  
Вікторовича також дослідження перекладів Р. Бернса, Т. Шевченка, М. Старицького. 

Ключові слова: Віктор Коптілов, спогади, переклад, підготовка перекладацьких кадрів, творча взаємодія індивіду-
альностей автора та перекладача, витвір словесного мистецтва. 

 
Про Віктора Вікторовича Коптілова я найчастіше 

думаю в теперішньому часі, хоч спогади легко долають 
сходинки в минуле, оживляють події й людей у них. 
Віктор Вікторович – на всі часи. Перші зустрічі з ним 
відбувалися в котрійсь із аудиторій жовтого корпусу, 
традиційна "коптілка" (за В. Радчуком) – так їх називали 
студенти – гуртком не доводилося, оскільки в них усі 
акценти були поставлені на індивідуальності, обдару-
вання, таланти, які треба було розвивати. Десь у 1966–
1967 н. р. у "коптілці" відбулося поповнення переважно 
за рахунок нашого "дуже творчого", як тоді кепкували, 
курсу. Молодий, красивий Віктор Вікторович одразу 
заволодів аудиторією: голос, інтонація, ерудиція, мате-
ріал, яким оперував, – усе працювало на це. Він знав 

багато творів напам'ять, і хоч читав не особливо вираз-
но – жодне слово не губилося в повітрі. Тепер, розпові-
даючи на лекціях про перського поета-суфія Румі, май-
стра газелі, я подумки не раз згадую ці зустрічі: подібно 
Румі, який, розмовляючи із мирянами, прагнув витвори-
ти своїми поезіями емоційне поле, що магнітом втягу-
вало б слухачів у суфійські радіння. Віктор Вікторович 
заворожував нас. Час від часу подумки повертаюся до 
цих майстер-класів професора. Група, як правило, була 
невелика, і здавалося, мала чітко визначене завдання – 
дати, за словами самого Віктора Вікторовича, "початко-
ву перекладацьку освіту – систематизовані знання з тео-
рії, практики та критики перекладу" [1], випробувати два-
надцятьох новобранців-філологів. До виконання таких 

© ГРИЦИК Людмила, 2021



ISSN 1728–2683             ІНОЗЕМНА ФІЛОЛОГІЯ. 1(53)/2021 ~ 93 ~ 

 
амбітних планів, крім його самого, залучалися Г. Кочур, 
В. Крекотень, І. Заславський. Про подальші плани, які, 
як видно, уже тоді він виношував, ніхто не говорив: це 
вже тепер, повертаючись до того, як добирався для 
роботи матеріал, визначалися мета, завдання кожної 
зустрічі, як багато важила практична робота (це навіть 
не 70 до 30 %, про які говорилося на щойно проведе-
ному форумі "Україна-30. Освіта…"), можна уявити, 
яким непростим був шлях / задум Віктора Вікторовича 
до його реалізації. Із невеликої групи ентузіастів-
другокурсників передбачалося відібрати внаслідок чис-
ленних випробувань-зустрічей-розмов тих, кого можна 
було б рекомендувати для стажування в університетах 
республік з метою вивчення мов та літератур і подаль-
шого перекладання і стільки ж "чужих" студентів звали-
ти на свої / кафедральні плечі. Поступово реалізовував-
ся задум вийти у підготовці перекладацьких кадрів за 
межі традиційно європоцентристські й розширити її за 
рахунок інших, у т. ч. й східних регіонів (сходознавство 
в університеті почало відроджуватися пізніше, у 90-ті рр.). 
Ряди добровольців хиталися – робота була непроста: 
крім підготовки фахової (перекладацької), вона потре-
бувала ще й того, що називається талантом, божим 
даром і вимагала додаткових зусиль. Слова Гегеля про 
те, що відсутність таланту нічим іншим не компенсуєть-
ся, були на слуху.  

"Коптілка" виявилася наполегливою. У ній були ті, 
що мали вже друковані оригінальні твори у "Вітрилах", 
"Дніпрі", обласних та районних газетах, брали участь у 
республіканських творчих конкурсах (серед них –  
С. Жолоб, В. Моруга, В. Марченко, П. Марусик, М. Са-
ченко, Л. Задорожна, Л. Стехун, О. Коваль), і можли-
вість перекладати й бути перекладеним інтригувала. 
Про труднощі не думалося: блискучі лекції, вражаючі 
приклади із перекладацької практики, що їх наводив  
Г. Кочур та й сам професор… А от коли почали пере-
кладати… було важче. У мене й досі зберігається ар-
куш паперу із зошита, на якому я записала свій пере-
клад німецькою однієї із поезій Ліни Костенко і правки 
Г. Кочура. Мені й тепер, як каже Яніна Соколова, сором-
но за такий крок. Але те, як "читав" цей переклад  
Г. Кочур, я пам'ятаю дотепер. Це був блискучий майс-
тер-клас із критики художнього перекладу. Г. Кочур, 
який щойно повернувся із місць, де відбував свою ідео-
логічну "неблагонадійність", аналізував перекладаний 
твір, незважаючи на те, що була це "перша проба пера" – 
оригінал і його відповідник, у зіставленні яких апробу-
валися різні методологічні підходи, реалізовувалися 
знання з літератури, мови, історії тощо і великий досвід 
практика. І так майже рік підготовчої роботи. На загал – 
домінувала робота із перекладами, які обговорювалися 
у "коптілці". Це тільки тепер, з погляду часу, уявляю 
огром організаційної, у тому числі й фінансової докумен-
тації, яку слід було взяти на себе, аби з часом, відібрав-
ши потенційних стажерів, відрядити їх у республіки. 
Відрядити… і постійно нести відповідальність, бути на 
зв'язку: поштою, телефоном, відрядженнями. Ми це 
відчували. Мене вражала комунікабельність Віктора 
Вікторовича. Він легко входив у контакт із нашими "іно-
земними" вчителями, підключав до роботи з українцями 
перекладознавців – вірменського україніста Седу Амі-
рян, відомого теоретика перекладу Л. Мкртчяна, Пана-
ха Халілова – з Азербайджану, Г. Гагечіладзе, І. Бого-
молова із Тбілісі. (Донька Ігоря Богомолова, який три-
валий час очолював кафедру, Ірина Модебадзе, при 
зустрічі у Тбілісі розповідала про те, що в батьковому 
архіві до пожежі зберігалося багато листів з України.) 
Поступово формувалися групи із двох-трьох студентів, 
які виявили бажання стажуватися в Київському універ-

ситеті. Я пишу про це може й занадто детально, але 
хочу, аби й інші зрозуміли, що ця талановита людина, 
прекрасний лектор, педагог, перекладач, не цуралася й 
чорнової роботи, бо знала – все в інтересах справи.  

По-різному склалися долі тих, кого виводив на пере-
кладацьку й перекладознавчу стежки Віктор Коптілов: 
одна у С. Жолоб, Л. Задорожної, В. Моруги, М. Саченка, 
інша – у В. Марченка, Н. Непорожньої. Так було і з ти-
ми, хто приїхав "по обміну" в Україну – Р. Чілачавою, 
Дж. Асатіані, Н. Вердзадзе, Р. Хведелідзе, А. Зейнало-
вим, сестрами Петросян та А. Алієвою. Але кожна  
зустріч із Віктором Вікторовичем потому – це найчасті-
ше відбувалося в Голосієві, біля нашого Духопера – 
дуба художнього перекладу – цю назву придумав сам 
він – найчастіше переростали в цікаві історії з життя "за 
кордоном", про зроблене і задумане, новий матеріал, 
роботу в архівах. Так народилася й тема моєї канди-
датської дисертації, керівником якої став В. В. Коптілов. 
Оскільки стажування проходило в Тбілісі, об'єктним 
матеріалом була грузинська література, зокрема худож-
ня проза та її рецепція в Україні. У той час я перекла-
дала грузинські народні казки, романи Л. Мрелашвілі  
"Ікалтойські хлопчики" та Г. Панджикідзе "Сьоме небо". 
Отож і проблеми, які досліджувалися, були народжені / 
апробовані практичною роботою. І тепер, маючи за 
плечима 26 кандидатів і 6 докторів наук, з великою вдяч-
ністю згадую свого наукового керівника. Це була спів-
праця з теоретиком, практиком перекладу, педагогом. 
Віктор Вікторович ніколи не нав'язував своїх ідей, пере-
читуючи написане (до речі, написане навіть від руки). 
Але побажання, зауваження на зразок "це треба пере-
читати", "я так не думаю", "тут треба точніше", "це не 
найкращий варіант", "звідки це у Вас" змушували знову 
й знову повертатися до помічених місць роботи. 

Вчитися у Віктора Вікторовича було почесно й від-
повідально. У його доробку низка знакових в українсь-
кому перекладознавстві праць, вибудованих на основі 
дослідження перекладів Р. Бернса, Т. Шевченка, 
М. Старицького. Він багато перекладав із французької, 
німецької, англійської, польської – Гейне, Рільке, Віт-
мен, Е. По, А. Міцкевич, Ю. Словацький… В українсь-
кому перекладознавстві вченому випало "закласти ос-
нови нової епохи його розвитку" [2], запропонувати його 
вікові специфіку, сформулювати й своєю діяльністю 
утверджувати концептуальний погляд на переклад як 
"семантико-стилістичну паралель першотвору" [3] і від-
стоювати в перекладознавстві метод структурного дос-
лідження тексту [4]. Перебування в університетах Люб-
ліна, Мюнхена, Парижа також не могло не позначитися 
як на принципах відбору імен, творів для перекладання, 
так і відстоюваних автором перекладацьких принципах, 
дослідженні жанрової проблематики перекладу. Подією 
в перекладацтві стала захищена 1963 р. кандидатська 
дисертація В. Коптілова "Нарис історії українського пое-
тичного перекладу (дожовтневий період)" із не менш 
подієвим виступом на захисті М. Рильського. 1971 р. 
побачила світ монографія "Актуальні питання українсь-
кого художнього перекладу". Як зараз пам'ятаю 142 ауди-
торію жовтого корпусу, найбільшу, у якій яблуку впасти 
було ніде: один коло одного сиділи М. Бажан, В. Коро-
тич, Д. Павличко, М. Новикова, Є. Еткінд, науковці з 
Інститутів української мови та літератури, перекладачі. 
Кожен виступ сприймався з особливою увагою. До дис-
кусії не треба було запрошувати, особливо після опо-
нентського виступу Є. Еткінда чи ознайомлення із відгу-
ками на автореферат дисертації, надто – чотирнадцяти-
сторінковим текстом, підготовленим проф. Г. Гаге-
чіладзе. Він представляв тогочасну школу грузинського 
реалістичного перекладу. Концепція Гіві Ражденовича 



~ 94 ~ В І С Н И К  Київського національного університету імені Тараса Шевченка ISSN 1728-3817 
 
була викладена і на сторінках "Мастерства перевода", і 
в монографії "Вопросы теории художественного пере-
вода" [5]. З літературознавчих позицій автор відзначав 
основні методологічні принципи теорії художнього пе-
рекладу, закцентувавши на тому, що "художній пере-
клад, зазвичай, є адекватним відповідником оригіналові 
не в лінгвістичному, а в естетичному розумінні" (с. 77), 
… для оцінки якості художнього перекладу загальний 
критерій мовної відповідності не придатний…" (с. 103). 
В. В. Коптілов, упевнено оперуючи прикладами, відсто-
ював свою концепцію трьох "с" – семантико-
семантичної структури, і практикою, теоретичними роз-
мислами переконливо доводив: "У процесі перекладу 
відбувається творча взаємодія індивідуальностей авто-
ра оригіналу і перекладача. Це реально існуючий про-
цес…" І далі: "Переклад художнього твору – не копія 
іншого тексту, а насамперед – витвір словесного мис-
тецтва". Це творче кредо, яке сповідував Віктор Вікто-
рович перекладаючи.  

Час вимагає нових / інших вимог до роботи з худож-
німи перекладом. На перший план висуваються пробле-
ми рецепції, художнього перекладу як явища літератури-
реципієнта, типології перекладу, змінилася лінгвістична 

база перекладознавства. Наука про художній переклад 
(історію, теорію, критику) є активним складником історії 
літератури, культури й сама активно послуговується 
напрацюваннями інших галузей знань, набуваючи між-
дисциплінарного характеру, як-от у перекладознавчих 
студіях М. Стріхи [6] чи Л. Коломієць [7]. І в ній постійно 
живе мудре слово Віктора Коптілова.  

 
Список використаних джерел 
1. Коптілов В. Життєдайній дружбі міцніти // Райдужними мостами. 

Київ: Дніпро. 1968. С. 418. 
2. Т. Шмігер. Історія українського перекладознавства ХХ сторіччя. 

К.: Смолоскип. 2009. С. 167. 
3. Коптілов В. Першотвір і переклад: роздуми і спостереження. К.: 

Дніпро. 1972. С. 183. 
4. Коптілов В. Актуальні питання українського художнього перекла-

ду. К.: КНУ. 1971. С. 122; Коптілов В. Перекладознавство як окрема 
галузь філології // Мовознавство. 1971. № 2. С. 50–57. 

5. Гагечиладзе Г. Вопросы теории художественного перевода. 
Тбилиси. Литература да хеловнеба. 1964. 268 с. 

6. Стріха М. Український художній переклад: між літературою і 
націєтворенням. Київ: Факт. 2006. 342 с. 

7. Коломієць Л. Український художній переклад та перекладачі 
1920-30-х років. Київ: Київський університет. 2013. 560 с. 

 
Надійшла  до  редколег і ї  18 .0 6 . 21  

 
Liudmyla HRYTSYK, Dr. Sci. (Philol.), Prof. 
Taras Shevchenko National University of Kyiv, Kyiv, Ukraine 
 

"… HE IS ONE OF THE LISTENERS…": PROFESSOR V. V. KOPTILOV 
 

The paper presents recollections of Viktor Koptilov's undergraduate and later postgraduate student, his follower and disciple, about the years she 
spent studying under the brilliant translator, translation theorist, and educator, who gave powerful impetus to the new creative talents from Ukraine as 
well as from other former Soviet Union republics; about the professor's plan to extend translator training beyond its Europe-centered boundaries by 
involving oriental cultures; about the scholar's cooperation with well-known translator theorists from Armenia, Azerbaijan, Georgia. Informal meetings of 
the so-called ‘koptilkas' at University or near the oak in the Holosievo park turned into real workshops aimed at giving systematic training in translation 
theory, translation practice, and translation criticism. Public defenses of his dissertations became key events, turning points in Ukrainian translation 
studies. Viktor Koptilov looked at a translation as "a semantic and stylistic parallel of the original work"; he made a case for the structural research of 
the text. For him, a translation was not a copy of a literary work, but a literary work in itself. He proved that translation is a creative interaction of the 
author of the original and the translator. That was his credo he espoused while translating. Viktor Koptilov translated quite a lot from French, German, 
English, Polish. Lecturing at universities in Lublin, Munich, Paris exerted an important impact on his choice of works for translation. Viktor Koptilov 
undertook research into the translation legacies of Robert Burns, Taras Shevchenko, Mykhailo Starytskyi.   

Keywords: Viktor Koptilov, memoirs, translation, translator training, creative interaction of the author of the original and the translator, 
a literary work.     

 
References 
1. Koptilov, V. (1968). Raiduzhnymy mostamy. In Zhyttiedainii druzhbi mitsnity (p. 418). Kyiv: Dnipro. 
2. Shmiher T. (2009) Istoriya ukrainskoho perekladoznavstva XX storichchia. Kyiv: Smoloskyp.   
3. Koptilov, V. (1972) Pershotvir I pereklad: rozdumy I sposterezhennia. Kyiv: Dnipro.  
4. Koptilov, V. (1971) Aktualni pytannia ukrainskoho khudozhnioho perekladu. Kyiv: KNU.  
5. Koptilov, V. (1971). Perekladoznavstvo yak okrema haluz filolohii. Movoznavstvo, (2), 50-57. 
6. Gagechiladze, G. (1964) Voprosy teorii khudozhestvennogo perevoda. Tbilisi: Literatura da khelovneba.  
7. Strikha, M. (2006) Ukrainskyi khudozhnii pereklad: mizh literaturoiu i natsietvorenniam. Kyiv: Fakt. 
8. Kolomiyets, L. (2013) Ukrainskyi khudozhniy pereklad ta perekladachi 1920-30-kh rokiv. Kyiv: Kyivskyi universytet.  

 
 
 
 



ISSN 1728–2683             ІНОЗЕМНА ФІЛОЛОГІЯ. 1(53)/2021 ~ 95 ~ 

 
УДК 82-9Коптілов  

Віталій РАДЧУК, канд. філол. наук, доц.  
Київський національний університет імені Тараса Шевченка, Київ, Україна 

 
УРОКИ Й ЗАГАДКИ ВІКТОРА КОПТІЛОВА 

 
Стаття висвітлює теорію і практику майстра перекладу В. Коптілова у їхніх складних стосунках. Ділячись спо-

гадами й досвідом, автор робить спробу розібратися у природі мистецтва перекладу і ролі творчого світогляду 
перекладача. 

Ключові слова: Коптілов, переклад, теорія, досвід, переспів, школа, майстерність, спадщина. 
 

Про наукову і перекладацьку школу проф. В. Коптілова 
(1930–2009) написано вже чимало. Їй присвячено цікаву 
й містку дисертацію І. Одрехівської (2014). Ділився спо-
гадами про свого наставника в есеї "В. Коптілов – Май-
стер, Філолог, Учитель" (2010) і автор цих рядків. Взя-
тися знову "за перо" подвиг мене невмолимий біг часу, 
що його підкреслює і "перо" – пристрій, про який Віктор 
Вікторович і гадки не мав. Не було і не могло бути в 
лексиконі його покоління і слів ґаджет, айпед, смарт-
фон, а з тим і скайп, зум, ґуґлити та подібних. А все ж 
тепер, коли дедалі частіше тексти "тлумачать" кишень-
кові "Протеї", вже й голосом з голосу, його творчі знахід-
ки майстра перекладу і цілісний погляд на мистецтво 
перевираження набувають особливої ваги. Звичайно, 
пам'ять нам дана не для того, щоб у добу ІТ перекла-
дачі носили книжки у портфелях а ля Г. Кочур (схожий 
був у В. Коптілова і багатьох освітян), під пахвою чи за 
ременем, як деякі спудеї повоєння, чи в плетених "авось-
ках", як примудрялася певна категорія читацтва. Але 
творчий спадок цінний по-своєму в багатьох вимірах, 
культура думки зокрема, бо чим глибше наше коріння, 
тим пишніша і вища крона. 

"Велике здалеку дається зору", – казав С. Єсенін. 
Якщо це так, то віднині має минути бодай пару століть, 
щоб належно оцінити внесок В. Коптілова в нашу цехо-
ву майстерню та її світоглядну "надбудову". Звичайно, 
зроблять це не "обличчям до обличчя", а умоглядно 
відлетівши в емпіреї, звідки, як багатьом здається, усе 
можна побачити. Мене така перспектива віддалення 
думки від справи насторожує і навіть трохи лякає, бо 
згадую ще й А. Фета, який, ризикуючи бути незрозумі-
лим, зронив своє вікопомне: "Думка проречена – брех-
ня". Ніби ж він порушив цим свою заповідь "Мовчи!" – 
"Silentium!". Чи волів ділом утвердити протилежну? Ґете 
також не промовчав, а застеріг: "Почуття не обманює – 
обманює судження. …Теорії здебільшого – продукт 
надмірної поквапливості нетерпеливого розуму, що 
прагнув би позбутися явищ і підставляє на їхні місця 
образи, поняття, а нерідко самі слова". Певно ж, порада 
чи заклик діяти у поета-філософа – теж діло. "Те, що я 
по-справжньому знаю, – писав він, – я знаю, власне, 
лише для себе; як тільки висловишся, тут же тебе заки-
дають умовами, визначеннями, запереченнями. Тому 
все, що знаєш, намагайся перетворити в дію" (Гете Й.-В. 
Поезія і правда. – Київ, 1982, с. 128–129, 10). 

В. Коптілов так і робив – перекладав. Шекспіра, Блей-
ка, По, Вітмена, Єйтса, Джойса, Гельдерліна, Гайне, 
Рільке, Шторма, Фонтане, Бехера, Зеґерс, Вале-
рі, Клоделя, Араґона, Мішо, Превера, Саган, Лопеса, 
Некрасова, Блока, Брюсова, Рея, Міцкевича, Словацько-
го, Виспянського, Кохановського, Броневського, багатьох 
інших. Список його перекладів розмаїтий і довгий. Зна-
мениті і його переспіви середньовічних романів про Трі-
стана та Ізольду, прозовий виклад легенд про лицарів 
Круглого Столу. І от загадка: чому він, маститий пере-
кладач, який переконав М. Рильського, що Т. Шевченко – 
менше наслідувач, а більше перекладач (це засвідчує 

відгук неокласика на кандидатську студію молодого Про-
тея), на схилі віку перейшов від перекладу до переспіву? 
Чи сказати б, до проміжних між оригінальною творчістю і 
точним відтворенням оригіналу жанрів?  

Можливо, щось прояснить сам практик, бо питання 
цікаве. Схожий нахил помітив за собою і його учень, 
переказавши (замість  перекласти) для дітей кільканад-
цять книжок і близько сотні чисел журналу про гурт Він-
ні-Пуха. Але тут ніби даються взнаки матеріал і читаць-
ка (чи радше слухацька) специфіка. А то – класика, де 
витає дух мислення давнини! Ось уривок з листа учи-
теля до учня з позначкою "27.IX.2000 St. Maurice", що 
його ґаджет, на жаль, пропускає без виразного, інтоно-
ваного коптіловського почерку: 

"…У Парижі вже відчувається осінь, на каштанах 
жовтіє зів'яле листя, раптом налітає холодний вітерець, 
але дні стоять сонячні. 

Останні півтора місяці працював над "Романом про 
Троянду" й нібито зробив скорочений переспів 1-ї час-
тини ("нібито", бо, як писала пушкінська Татьяна, 
"страшно прочесть", мабуть є ляпсуси, які треба усува-
ти. При переспіві гостріше, ніж при перекладі, виникає 
проблема перекладацької етики: водночас зберігати 
вірність авторові першотвору (але вірність лише в ос-
новному) і виконувати зобов'язання перед уявним чита-
чем, якому заманеться ознайомитися з твором ХІІІ ст. 
По-перше, щó таке це основне? Можна, певна річ, покла-
датися на думки сучасних дослідників, але де гарантія, 
що ці думки слушні? Скорочуючи "длинноты" (не знаю, 
як перекласти це слово), я перекроюю оригінал і, яко-
юсь мірою, позбавляю його середньовічного шарму. 
Єдиний вихід – покаятися перед читачем у передмові і 
спробувати переконати його, що всі ампутації зроблено 
для його ж таки читачевої користі, що навряд би він 
подолав 4 з гаком тисячі рядків Гійома де Лоріса, а 
900 рядків мого переспіву може й подолає… Може,  
чесніше було б зробити справжній переклад кількох 
характерних епізодів і цим обмежитися. Але це зовсім 
зруйнувало б художню конструкцію твору: адже дове-
лося б переповідати "своїми словами" те, що сталося 
між перекладеними епізодами… 

Отакі міркування на берегах переспіву. Не знаю, чи 
вистачить снаги й терпіння на ту другу, основну части-
ну, яку написав Жан де Мен". 

Тут урву цитату, щоб засумніватися у своєму дав-
ньому переконанні, колись схваленому вчителем, що, 
історично розходячись, оригінальна творчість і пере-
клад у художній літературі залишають мало місця проміж-
ним жанрам, таким як травестія, наслідування, твір "за 
мотивами", варіація на тему, пародія, переказ, адаптація, 
стилізація тощо (детально див. розвідку "Переклад як 
жанр освоєння літератури" у "Віснику Київського універ-
ситету", вип. 13 серії РГФ, 1979, с. 96–100). Скоріше 
всього, жанровий діапазон у вимірі співвідношення запо-
зиченого і свого просто розширюється і при тому збага-
чується новими жанрами, вже й постмодерністськими. 

© РАДЧУК Віталій, 2021



~ 96 ~ В І С Н И К  Київського національного університету імені Тараса Шевченка ISSN 1728-3817 
 

Але тут з'являється друг Фауста і єхидно нагадує, 
що лиш дерево життя зелене. Хоч вір приказці "скажи 
мені, хто твій друг…", хоч ні (в Іуди були гарні друзі, чи 
не так?), теорія таки сіріє перед тим, що натхненно тво-
рить художник слова. І ось інша загадка В. Коптілова: 
чому він, знаний теоретик перекладу, відійшов під кі-
нець свого життя від теоретизувань? Невже він розча-
рувався в науці про переклад? А може, знайшов кра-
щий спосіб довести до творчого цеху своє фахове кре-
до? Далі у тім листі: 

"Знов спробую атакувати трубадурів і труверів, але 
не знаю, чи поведеться мені цього разу. Надто вишукана 
форма справляє враження чогось штучного й холодного. 
Німецький мінезанг простіший – і щиріший водночас, що 
так прекрасно було  відтворено Львом Гінзбургом.  

Проте найближчі 4 місяці (до кінця січня) займати-
муся в основному змінами й доповненнями для другого 
видання "Теорії і практики перекладу" (посібника – 
В. Р.). Треба урізноманітнити матеріал, підкинути  
англійські, французькі, німецькі тексти, познаходити 
цікаві приклади багатократних перекладів одного твору 
(наприклад "The Raven"...). Треба трохи оновити й від-
свіжити теоретичну частину, хоча ніяких революцій у 
теорії й не сталося". 

Як бачимо, про теорію – в кінці, коротко й нічого по 
суті, ніби вона й не хвилює практика, попри справжній 
бум праць про переклад в Україні й усій об'єднуваній 
Європі. Але чому? Чи не з тих самих міркувань, що їх 
висловив років десять перед тим Г. Кочур, признаючись 
у відповіді на анкету, що дуже вибірково ставиться до 
фахового чтива? Віртуоз перекладу, що теж має репу-
тацію неабиякого теоретика, констатував: "Дуже розсу-
нулись межі перекладознавства, різноманітною стала 
тематика, дискусії інколи набувають форми таких супе-
речок, у яких істина не народжується, а ненароджена 
потопає в словесних хитросплетіннях" ("Теорія і практи-
ка перекладу", вип. 18, Київ, 1992, с. 178). Сьогодні за-
тихає і сама полеміка. Вона втікає з "науково-
практичних" конференцій, формалізується і мертвіє в 
ритуалах захистів, ведеться без запалу і спроб сумніву, 
спираючись лише на престиж імен, розбір термінів та 
дефініцій. Гасне інтерес перекладачів до вчених студій 
та зібрань, у бік яких їхня муза зорить з недовірою, ско-
са чи й глузливо. Коли не через це охолов В. Коптілов 
до теорії перекладу, то через що? 

Безперечно, класик українського перекладознав-
ства, як назвала його Р. Зорівчак, – надзвичайно вдум-
ливий перекладач. І в його системі творчої праці можна 
знайти багато того, про що він теоретизував у своїх 
наукових працях. Зважуся твердити, що з майстерних 
перекладів нашого вчителя, а надто тоді, коли їх читає 
інший перекладач, який стикається у своїй практиці зі 
схожими труднощами, теорія прозирає вельми струн-
кою і послідовною. З них її можна взяти не менше, коли 
не більше, ніж з його дослідницьких студій. Можна по-
бачити в тих перекладах і методику праці (щоб повчи-
тися в майстра й собі), і критику (коли тлумач вдоско-
налює чи заперечує спроби попередників), і сміливий 
дослід (надію на схвалення з боку творчого цеху), і  
неабияку творчу особистість, і історію, дух та потреби 
часу (адже їхня мова і трактування в них першотворів 
належать своїй добі). У фаховому вимірі переклади 
В. Коптілова надзвичайно промовисті й багаті. Будучи 
виразними маніфестами творчого кредо і маючи свій 
упізнаваний почерк, вони стоять в одному ряду з пра-
цями таких майстрів перекладу, як М. Рильський, 
М. Бажан, М. Лукаш, Г. Кочур, Борис Тен, Є. Дроб'язко, 

І. Стешенко, Л. Первомайський, Ф. Скляр, В. Мисик, 
С. Голованівський, А. Білецький, Д. Паламарчук, Д. Білоус, 
Д. Павличко, А. Содомора, О. Новицький, М. Шумило, 
Ю. Лісняк, О. Терех, В. Митрофанов, Л. Солонько, 
Р. Доценко, Є. Попович, А. Перепадя, І. Корунець. На-
зиваю лише тих, та й не всіх, з ким В. Коптілов особисто 
знався, мав творчі контакти, співпрацював. Щось він 
переклав, скажімо, за порадою Г. Кочура чи на прохан-
ня Д. Павличка, а якийсь стильовий хід міг і сам комусь 
відзначити в перекладі чи підказати. 

Коптілов-викладач продовжував освітні традиції 
М. Зерова і був переконаним потебніанцем, зокрема і в 
тому, що з властивою йому гідністю та проникненням у 
природу мови, він ніколи б не прийняв нав'язуваний 
Совдепією і досі тяглий самопереклад лекцій своїм же 
студентам нерідною ні їм, ні лектору мовою (російською 
чи англійською – для вдачі флюгера байдуже), а по суті – 
виховання самозреченців і самоїдів під будь-яким бла-
гим приводом, у т. ч. і під приводом руху (пересунення) 
країни (насправді заробітчан-утікачів) на схід чи захід. 
Для багатьох і досі загадка, чому акліматизований до 
найвищих норм освіти успішний "паризький професор" 
повернувся викладати в рідній альма матер (яка йому 
в тому безпідставно відмовила – на втіху Могилянці, 
яка його взяла, а як він занедужав і зліг, пошанувала 
ще й тим, що взяла йому на заміну на його прохання 
сумісника-коптіловця)… До речі, студенти-перекладачі 
мого випуску 1975 р. ціпеніли й шаленіли у захваті від 
глибини знань вченого, його спокійної, інтелігентної 
манери вести заняття (див. і свідчення В. Салиги 
"Кредо професора Коптілова" у газ. "Столиця" від  
8–16 травня 2002 р.). 

Під кінець 70-х Віктор Вікторович здружив мене з ба-
гатьма перекладачами, не кажучи вже про науковців, і 
то так, що я частенько виступав з доповідями та екс-
промтами у Спілці письменників. Якось він звів мене з 
І. Корунцем і подав нам ідею розібрати переклад 
Є. Дроб'язком "Божественної комедії" Данте – титанічну 
працю, якій майстер віддав 12 років життя. Наш відгук 
побачив світ у січні 1978 р. в журналі "Вітчизна". Ми й 
далі з І. Корунцем трималися спільних засад, сходилися 
в оцінках, сиділи разом на захистах і конференціях, раді-
ли кожному шансу поділитися думками про свій фах.  

Врізався мені в пам'ять день 31 березня 1978 р. У 
СПУ детально обговорювали переклад Є. Дроб'язка. 
Вже кволий і неходячий 80-літній майстер, який свої 
переклади писав лише манюніми тонко загостреними 
олівчиками (інакше, казав він, у нього не твориться), 
запросив 24-річного філолога через свого сина додо-
му і подарував свою "Комедію", як свідчить на ній під-
пис, "любому рецензентові… з приязню на добру згад-
ку". Для мене то була велика честь, а з тим і мить іс-
тини – осяяння щодо того, що є сама істина. Далі по-
ясню, чому. У бадьорому настрої альпініста, який взяв 
вершину, свідомий свого чину Майстер сказав: "Тепер 
я і помирати можу"…  

Відтак у 80-х, коли В. Коптілов вже працював у 
ЮНЕСКО, СПУ – завдяки званню "коптіловця" і попри 
те, що я не був її членом, – навіть відряджала мене 
разом зі своїми корифеями на форум перекладачів  
поезії до Москви. Я користувався домашньою картоте-
кою О. Назаревського, засиджувався вдома у 
Д. Білоуса, який міг годинами напам'ять декламувати 
оригінали та переклади, нерідко у багатьох варіантах, 
їздив по мудрість в Ірпінь до Д. Паламарчука і 
Г. Кочура, зійшовся з В. Затуливітром і чи не всіма ре-
дакторами "Дніпра", готуючи там до видання книжку 



ISSN 1728–2683             ІНОЗЕМНА ФІЛОЛОГІЯ. 1(53)/2021 ~ 97 ~ 

 
зібраних В. Коптіловим статей "Хай слово мовлено  
інакше…" (1982).  

Те "стажування" в "Дніпрі" дуже згодилося в новому 
журналі КДУ "Теорія і практика перекладу", де 
В. Коптілов з 1989 р. був "заст. відп. ред.", а його опе-
рений учень із 1982 р. став "відп. секр.". У добу друкар-
ських машинок, зовнішніх рецензій, п'ятих правок і тре-
тіх версток це означало майже каторгу, зате пожвавило 
і значно розширило наукові контакти журналу. В ньому 
друкувалися відомі й радо впізнавані на форумах в об-
личчя перекладознавці, з якими журнал вів жваве лис-
тування: А. Федоров і Ю. Левін (нині Санкт-Петербург), 
В. Мікушевич, Л. Аннінський і П. Топер (Москва), 
С. Флорин і Л. Любенов (Софія), В. Рагойша і 
П. Копанєв (Мінськ), К. Абрасас-Саснава (Вільнюс), 
Ю. Абизов (Рига), Г. Бельгер (Алма-Ата). У редколе-
гії, крім нас двох, була жменька освітян, яка на той 
час помітно заявила про себе в науці про переклад: 
О. Чередниченко (відп. ред.), Ю. Жлуктенко, 
А. Білецький, Р. Зорівчак, І. Корунець, О. Семенець, 
В. Карабан, М. Дудченко, О. Миронов, О. Микитенко. 
Далі додалися П. Бех, М. Новикова і Я. Коваль. Тепер, 
коли Київ, Харків і Львів наростили потужні перекладо-
знавчі школи, коли понад сто українських університетів 
вишколює і кваліфікує за дослідженнями тисячі пере-
кладачів (раніше – лише Київський та Харківський), мо-
же здатися дивним наш тодішній майже інстинкт тули-
тися докупи. Піонером же науки в офіційному і баналь-
ному розумінні цього святого поняття був В. Коптілов, 
який першим в Україні захистив і кандидатську (1963), і 
докторську (1971) з фаху, що лише в новій державі здо-
був суверенітет у номенклатурі наук.  

…У 80-х на "неокоптилки" від Ірпеня до "болотяної 
лукрози", сиріч Баришівки, любив витягувати мене з 
дому Вс. Ткаченко, надто ж, коли його брат-коптіловець 
подався перекладачем в ООН. "Коптилкою"  аспіранти 
В. Коптілова П. Бех, С. Ткаченко, Г. Мішустіна і я жар-
тома називали в 70-х свої гурт і здибанки, що їх вже 
описано у моєму попередньому есеї.  

Але чому я про таке пишу? Чому переходжу на 
сповідь? 

Перш ніж стати уявленням, творчою засадою, нау-
ковою концепцією, теоретичною школою, стереотипом 
традиції, все проходить крізь призму відчуттів. Важли-
вий досвід дає жива емоція – основа інтуїції. Найбагат-
ше і найцінніше – суб'єктивне. Надто ж взаємини у спіль-
ній справі. Тому моє найперше діло – згадати про об-
личчя, що їх бачив учитель і які без нього я, можливо, 
ніколи б не побачив. Цим я не заперечую С. Єсеніну, 
адже дві істини цілком можуть уживатися. Називаю 
ключові імена-світи з коптіловського кола, щоб ними 
бодай трохи окреслити людський контекст ідей, дій та 
мотивів, атмосферу доби. 

Гармонія в душі, настрої, цілісність і мотиви особис-
тості йдуть передусім від найближчих. Згадаю теплим 
словом брата В. Коптілова Ігоря (1943–2009) – талано-
витого графіка, реставратора стародруків, сина Плато-
на, інженера високої кваліфікації, який, набувши досві-
ду в Новому Світі, нині мешкає в Парижі зі своєю нень-
кою Наталією, ерудованою словесницею (з ними й досі 
спілкуюся), її помічну сестру Марію та їхню добросерд-
ну і мудру матінку Аллу Платонівну Бажан, сестру пое-
та-академіка, яка до віку переймалася всіма болями 
цього світу, надзвонюючи і моїй мамі… 

 
Надійшла  до  редколег і ї  11 .0 8 . 21  

 
Vitaliy RADCHUK, PhD Sci. (Philol.), Assoc. Prof. 
Taras Shevchenko National University of Kyiv, Kyiv, Ukraine 

 
LESSONS AND MYSTERIES OF VIKTOR KOPTILOV 

 
The essay features the theory and practice of the master of translation Viktor Koptilov in their complicated relationship. Sharing his personal 

memories and experience along with some factual epistolary evidence from his teacher, the author tries to understand the nature of the art of 
translation and the role of the creative outlook of the translator. To do so, the essayist puts the renowned translator and researcher into the context 
of names as well as events, seeking to formulate and solve, at least in part in the first approach, some puzzles Viktor Koptilov left behind in his 
work. Why did the venerable translator switch from translations to imitations in his late years? In other words, why did he move to the intermediate 
genres that have ever developed between the diverging extremes, the creation of a unique literary original and the exact reproduction of a source? 
Why did he, a well-known translatologist, radically move away from theorizing towards the end of his life? Was he really disappointed in the science 
of translation? Or was it that he found a better way to communicate his professional credo to artsmen and craftmen in the realm of translation? Why 
did the successful "Parisian Professor", also being a retired and honoured UNESCO functionary, return to Ukraine to teach translatology and relat-
ed subjects to his native students? How come translation theories spring up and what are they meant for? As the intellectual heritage of Professor 
Koptilov is being rethought and re-evaluated, promising a still more active afterlife, his creative effort, brainwave, extraordinary and outstanding 
talent pose many other questions before the growing brotherhood of his calling. 

Keywords: Koptilov, translation, theory, experience, imitation, school, mastership, heritage. 
 

 
 
 
 

 
 



~ 98 ~ В І С Н И К  Київського національного університету імені Тараса Шевченка ISSN 1728-3817 
 

РЕЦЕНЗ І Ї  
 
 

Олег ІЛЬНИЦЬКИЙ, професор-емерит  
Альбертський університет, Едмонтон, Канада 

 
РЕЦЕНЗІЯ НА МОНОГРАФІЮ:  

ЛУЧУК Ольга. ПАНТЕЛЕЙМОН КУЛІШ І МИКОЛА ЛУКАШ:  
ПЕРЕХРЕСНІ СТЕЖКИ ПЕРЕКЛАДАЧІВ.  

Шекспірова драма "Троїл і Крессида" в контексті української культури. –  
Харків: Акта, 2018. – 556 с. ISBN 978-966-8917-23-3 

 
Це захоплююча книга про історію українського перекладу, українську  літературу та Шекспіра в українській куль-

турі, в якій порівнюється твір англійського драматурга ХVІІ ст. з двома українськими перекладами – з ХІХ і ХХ ст. 
Хоча в центрі дослідження є Шекспірова п'єса "Троїл і Крессида" (1602), основну увагу авторка присвячує Панте-
леймону Кулішу (1819–1897) і Миколі Лукашу (1919–1988), які переклали цю п'єсу в дуже різних політичних та куль-
турних обставинах. Переклад Куліша "з мови британської" (як зазначає сам перекладач, с. 294), був опублікований 
1882 р., а переклад Лукаша з'явився друком у 1986 р. Ольга Лучук пропонує чудове порівняльне дослідження цих 
двох версій і разом з тим подає цікаву й ґрунтовну інформацію про культурний та історичний контекст оригіналу й 
перекладів. Основу книги складають чотири розділи, яким передують Передмова (с. 7–13) і Пролог (с. 15–30), а за-
кінчується книга Епілогом (с. 233–240) та чотирма додатками (с. 241–513). Авторка починає своє дослідження (Роз-
діл 1, "«Троїл і Крессида» в контексті творчості Шекспіра", с. 31–48) з огляду того, чому "Троїла і Крессиду" вважа-
ють "найбільш проблемною і невизначеною" драмою Шекспіра, за словами Джойс Керол Оутс [1, с. 11]. Лучук стисло 
розглядає літературознавчі проблеми, пов'язані з п'єсою Шекспіра, серед яких жанрові особливості й дата написан-
ня твору, а також обговорює сюжет п'єси і побіжно згадує про сценічні постановки "Троїла і Крессиди".  

Особливо цікавим для читача є наступний розділ (Розділ 2, "Літературно-культурний контекст українських різно-
часових перекладів Шекспірової драми «Троїл і Крессида»", с. 49–114), який починається зі згадки про першу адап-
тацію творів Шекспіра, яку здійснив Микола Костомаров у 1849 р., а далі переходить до шеститомного українського 
видання Шекспірових п'єс, яке з'явилося в 1984–1986 рр. Авторка не описує публікацій, які були між тим, а відразу 
звертається до двох згаданих перекладачів. Спершу читач дізнається, що на початку 1880-х Куліш переклав тринадцять 
драм Шекспіра, але не зміг реалізувати своїх більших амбіцій щодо перекладу двадцяти семи Шекспірових п'єс, які 
він планував опублікувати у дев'яти томах. Лише три переклади Куліша з'явилися друком за його життя, п'єса "Троїл 
і Крессида" була серед цих трьох. Інші переклади були опубліковані на зламі століть за редакцією Івана Франка. 
Царська цензура заборонила розповсюдження опублікованих перекладів Куліша в Російській імперії. Лучук зазна-
чає, що, незважаючи на дивовижну працю Куліша щодо перекладу Шекспірових творів, які сприяли європеїзації  
української літератури та подальшому розвитку її високого літературного стилю, його досягнення в цій царині зали-
шаються маловідомими, почасти через трактування Куліша як "буржуазного націоналіста" в радянські часи (с. 66), 
але й тому, що деякі сучасники Куліша (наприклад Костомаров) не оцінили важливої ролі, яку могли відіграти пере-
клади в розвитку української культури. Далі Лучук переходить від Куліша до Лукаша, окреслюючи його внесок в україн-
ську Шекспіріану. Авторка зазначає, що попри всі свої досягнення і славні переклади "Фауста" Йоганна Вольфґанґа 
фон Ґете, "Декамерона" Джованні Боккаччо, творів Федеріко Ґарсія Лорки та ін., Лукаш не зажив слави як перекла-
дач Шекспіра. Нарис Ольги Лучук про життя і творчість Лукаша, включаючи його перипетії з радянським режимом, 
закінчується дискусією про те, як він прийшов до перекладу "Троїла і Крессиди", здійсненого у 1984 р.  

Розділ 3 ("Часовий чинник і перекладна множинність", с. 115–134) починається з деяких загальних тверджень про 
теорію перекладу й пропонує аналогії між перекладом та теорією ігор, аргументуючи, що в обох випадках результати 
можуть бути непередбачуваними і відкритими. Далі Лучук звужує свій теоретичний огляд до художнього перекладу, 
аналізуючи, чому той чи інший твір може бути перекладений кілька разів і в різні історичні періоди. Авторка також ви-
світлює проблему часової дистанції, яка відокремлює оригінал від його перекладу. Дослідниця говорить про повторні 
переклади як про форму перечитування тексту. Врешті, Лучук обґрунтовує важливість та актуальність аналізу різних 
перекладів одного твору в діахронії, що і робить сама у Розділі 4 ("Інтерпретація Шекспірового тексту в українських 
різночасових перекладах", с. 135–231). Переклади Куліша і Лукаша порівнюються з англійським текстом; аналіз зосе-
реджується на фразеології, різних формах звертань, мікроаналізі монологу Улісса про порядок з дії 1, сцени 3, а також 
на версифікації. Як можна здогадатися, ці розділи містять багато компаративних прикладів, які для зручності подані в 
таблицях, а пізніше детально представлені в додатках. Незважаючи на суттєві розбіжності між двома перекладачами, 
вони обоє, як зазначає Лучук в Епілозі, мають схильність до стилістичного пошуку та експериментування, а також до 
використання фольклорного матеріалу, архаїзмів, діалектизмів, рідковживаних або забутих слів. Куліш виділяється 
вживанням церковнослов'янізмів, а Лукаш – застосуванням розмовних висловів. Куліш намагався синтезувати здобутки 
української книжної традиції з народною мовою; Лукаш також шукав слів у стародавніх літописах та народних традиціях. 

Ольга Лучук переконливо, на мою думку, захищає Куліша від звинувачень у тому, що його переклади застарілі, і 
дає читачам можливість дійти власного висновку, ознайомившись із детально прокоментованим перекладом "Троїла 
і  Крессиди", уперше перевиданим тут після публікації у ХІХ ст. Текстологічна праця авторки монографії над переви-
данням Кулішевого перекладу, що охоплює понад двісті сторінок, заслуговує окремого розгляду. 

Ця книжка в твердій палітурці є чудовим виданням. Той, хто цікавиться проблемами перекладу або просто лю-
бить смакувати слова та відчувати, як Шекспір звучить українською мовою, отримає задоволення від цього вдумли-
вого та багатоаспектного дослідження [2].* 

© ІЛЬНИЦЬКИЙ Олег, 2021



ISSN 1728–2683             ІНОЗЕМНА ФІЛОЛОГІЯ. 1(53)/2021 ~ 99 ~ 

 
Список використаних джерел  
1. Oates, J. C. The Edge of Impossibility: Tragic Forms in Literature / Joyce Carol Oates. – New York : Vanguard Press, 1972. – 259 p. 
2. Ilnytzkyj, O. Review of Ol'ha Luchuk. Panteleіmon Kulish i Mykola Lukash: Perekhresni stezhky perekladachiv; Shekspirova drama "Troil i Kressyda" v 

konteksti ukrainsʹkoi kulʹtury [Panteleimon Kulish and Mykola Lukash: Translators Crossing Paths; Shakespeare's Drama "Troilus and Cressida" in the Context 
of Ukrainian Culture]. Vydavnytstvo "Akta", 2018. 556 pp. Illustrations. Tables. Appendices. Bibliography. Index. UAH 289,00, cloth / Oleh S. Ilnytzkyj // 
East/West: Journal of Ukrainian Studies. – 2019. – Vol. 6, no. 2. – P. 239–241. – DOI: https://doi.org/10.21226/ewjus547 (дата звернення: 25.10.2020). 

 
Примітка 
*Рецензія первісно була надрукована англійською мовою в науковому часописі "East/West", див. Список використаних джерел [2]. 

 
 

Oleh ILNYTZKYJ, Professor Emeritus 
University of Alberta, Edmonton, Canada 
 

REVIEW OF LUCHUK, OLHA. PANTELEIMON KULISH I MYKOLA LUKASH:  
PEREKHRESNI STEZHKY PEREKLADACHIV.   

SHEKSPIROVA DRAMA TROILUS AND CRESSIDA V KONTEKSTI UKRAINSKOI KULTURY 
 
 
 
 

Олександр ЧЕРЕДНИЧЕНКО, д-р філол. наук, проф. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка, Київ, Україна  

 
НОВИНКИ ПЕРЕКЛАДУ: ТЕТРАЛОГІЯ АНАТОЛЯ ФРАНСА УКРАЇНСЬКОЮ 

 
Проаналізовано двотомне видання 2019 р. перекладів чотирьох романів А. Франса, а саме: "Книга мого приятеля" і 

"П'єр Нозьєр" (том 1) та "Малий П'єр" і "Життя в цвіту" (том 2). У цьому виданні вперше опубліковано переклади ви-
датного українського перекладача-дисидента Григорія Кочура, доповнені перекладами представника молодого поко-
ління українського перекладацтва Івана Рябчія. Видання містить передмови сина та невістки Григорія Кочура, Андрія 
та Марії Кочурів, які по смерті Григорія Кочура в 1994 р. створили в його будинку в м. Ірпінь біля Києва літературний 
музей Григорія Кочура, де зберігається багато цінних архівних матеріалів, що належать не тільки самому Кочуру, а і 
його літературним учителям та побратимам, зокрема Миколі Зерову. Кочур почав перекладати тетралогію про  
П'єра Нозьєра ще перебуваючи на засланні у сталінських таборах біля містечка Інта, що в Республіці Комі. Стилісти-
ка романів А. Франса була суголосною творчій манері Кочура-перекладача, чим, очевидно, і мотивувався його вибір. У 
перекладі Кочура з великою мірою адекватності відтворено зміст і мовностилістичні особливості авторського на-
ративу з його органічними рефлексіями та м'якою іронією. Навіть вийшовши зі сталінських таборів та повернув-
шись в Україну із заслання по смерті Сталіна, Кочур не мав змоги видати цей переклад через свою політичну "небла-
гонадійність" та фінансові труднощі. На жаль, перекладачеві так і не судилося побачити за життя цю працю опублі-
кованою, і рукопис довгий час зберігався у будинку-музеї в Ірпені. Втрачену ще на засланні значну частину перекладу 
"П'єрової книги" переклав для двотомного видання Іван Рябчій, який є також видавцем цього твору. Кочур, а за ним і 
Рябчій, майстерно втілили в перекладі високу культуру художнього письма класика французької літератури Анатоля 
Франса, дбаючи і про природність української мови. На важливості природного звучання мови перекладу не раз наго-
лошував сам Григорій Кочур у своїх статтях і рецензіях. Редакторкою цього видання виступила відома перекладачка 
Олена О'Лір, яка також долучилася до відтворення деяких поетичних фрагментів у тексті. Тетралогія розрахована 
на різновікову читацьку аудиторію.  

Ключові слова: Анатоль Франс, тетралогія, авторський наратив, Григорій Кочур, Іван Рябчій, Олена О'Лір. 
 

Українська бібліотека перекладної художньої літератури поповнилася чудовим двотомником під загальною  
назвою "П'єрова книга", в якому зібрано чотири романи А. Франса, а саме: "Книга мого приятеля" і "П'єр Нозьєр" (том 1) [1] 
та "Малий П'єр" і "Життя в цвіту" (том 2) [2]. Тексти опубліковано у перекладах Григорія Кочура та Івана Рябчія з пе-
редмовами Андрія та Марії Кочурів. Вишукано ілюстровані книжки (художник Сергій Тарасенко) вийшли друком у 
видавництві "Пінзель". 

Історія видання не є простою. Корифей українського художнього перекладу Григорій Кочур почав перекладати 
тетралогію про П'єра Нозьєра, ще перебуваючи на засланні у сталінських таборах в Інті. Ймовірно, його привабив не 
лише зміст романів А. Франса, а також і їхня стилістика, суголосна творчій манері перекладача. Колись поет і пере-
кладач Богдан Лепкий закликав "вибирати твори, що нам особливо подобаються, і таких авторів, які нам промовля-
ють до душі, бо перекладач мусить відчути автора, перейнятися його способом думання й писання, його темпера-
ментом, мусить ототожнюватися з ним, а про себе забути". Кочурів переклад цілком відповідає цій настанові: у ньо-
му з великою мірою адекватності відтворено зміст і мовностилістичні особливості авторського наративу з його орга-
нічними рефлексіями та м'якою іронією. За радянських часів видати переклад було неможливо спочатку через полі-
тичні репресії, а пізніше – через фінансові труднощі. Тож перекладачеві не судилося побачити за життя видрукова-
ний текст. По смерті Григорія Кочура у 1994 р. його нащадки довгий час дбайливо зберігали рукопис у будинку-музеї 
в Ірпені. Проте в ньому бракувало значної частини перекладу "П'єрової книги", яка безслідно пропала ще на заслан-
ні. На щастя, завдяки зусиллям молодого перекладача і видавця Івана Рябчія втрачені фрагменти тексту були від-
новлені, і читач отримав повну українську версію тетралогії Франса.  

Вигаданий письменником центральний персонаж є насправді його двійником, і цей прийом дав змогу автору лег-
ко й невимушено описати спогади про власне дитинство. П'єр Нозьєр з'являється вже в першому романі циклу "Кни-
га мого приятеля" (1885 р.), який розповідає про дитячі роки П'єра/Анатоля Франса через опис різних сцен життя і 
перших почуттів кохання. Про автобіографічність твору говорить сам автор у листі до видавця, визнаючи, що він 
замінив лише кілька деталей своєї біографії: його батько був не місцевим лікарем, а книгарем на набережній Воль-
тера у Парижі, і тому родина жила набагато скромніше, ніж це зображено в романі.  

Другий роман вийшов 1899 р. під назвою "П'єр Нозьєр" і складався з трьох частин. У першій, дуже автобіографіч-
ній, частині знову йдеться про спогади дитинства. Другу коротшу частину "Нотатки П'єра Нозьєра на сторінках вели-

© ЧЕРЕДНИЧЕНКО Олександр, 2021



~ 100 ~ В І С Н И К  Київського національного університету імені Тараса Шевченка ISSN 1728-3817 
 
кого видання Плутарха" присвячено роздумам про різні прояви людського буття. Третя частина "Подорож П'єра 
Нозьєра по Франції" описує враження, справлені знаковими місцями у провінції – від Пікардії до Бретані.  

Третій роман "Малий П'єр", що вперше вийшов друком у 1918 р., продовжує розвідку спогадів дитинства, які пе-
реповідаються від першої особи головного героя твору так само, як і в інших романах циклу. Заключний роман 
"Життя в цвіту" розповідає про юність П'єра Нозьєра. Анатоль Франс, вже Нобелівський лавреат (1921), написав 
його у 1922 р., за два роки до свого відходу у вічність. 

В ідеалі робота двох перекладачів над текстами одного романного циклу потребує їхньої тісної співпраці для уз-
годження творчих рішень, часом доволі складних. Однак в дійсності часто буває не так, особливо коли одному пере-
кладачеві доводиться завершувати те, що не встиг завершити інший. В українському перекладацтві такі приклади є: 
згадаймо бодай "Дон Кіхота" у перекладі Миколи Лукаша і Анатоля Перепаді. У нашому випадку стосовно перекла-
дів Франса могло йтися лише про віртуальну співпрацю двох перекладачів у гармонізації їхніх індивідуальних стилів 
задля збереження стилю автора оригіналу. Треба сказати, що така гармонізація в цілому вдалася, і стиль першо-
твору не був порушений у перекладі. Українські версії засвідчують, що перекладачі відтворили той образ Франції, 
який змалював у своїх романах Анатоль Франс. Ритм його прози загалом збережено в перекладі.  

Можна дискутувати щодо вибору окремих лексичних відповідників і синтаксичних конструкцій. Наприклад, у ху-
дожньому дискурсі цілком можливо не перекладати іншомовні форми звертання, а вживати їхні українські транскрип-
ції, що дає змогу посилити національний колорит у друготворі (пор. мадам Боварі, містер Сміт). Як правило, не 
перекладаються, а вилучаються поширені у французьких текстах присвійні прикметники, коли вони не мають суттє-
вого значення, а виконують суто конструктивну функцію: Вона стала до (своєї) роботи. Ці зауваги аж ніяк не став-
лять під сумнів високу культуру і природність української мови розглядуваного перекладу. На такій важливій вимозі 
до перекладу класичної художньої літератури не раз наголошував сам Григорій Кочур у своїх статтях і рецензіях. 
Очевидно, факту природності мови перекладу романів Франса посприяла робота редактора, яку сумлінно виконала 
відома перекладачка Олена О'Лір. Вона ж долучилася до відтворення деяких поетичних фрагментів у тексті. 

Нові переклади прози Анатоля Франса безумовно зацікавлять різновікову читацьку аудиторію. Вони є зразками 
джерелоцентричного підходу, який полягає у максимально можливому наближенні до оригіналу та його адекватному 
перевтіленні в естетиці української лінгвокультури. У цьому вбачається їхній зв'язок із перекладацькою традицією 
неокласиків, до якої належав і яку активно поширював своєю творчістю Григорій Кочур.  

 
Список використаних джерел  
1. Анатоль Франс. П'єрова книга: роман / Пер. з фр. Григорія Кочура. – Т. 1. – Київ: Пінзель, 2019. – 320 с.  
2. Анатоль Франс. П'єрова книга: роман / Пер. з фр. Григорія Кочура та Івана Рябчія. – Т. 2. – Київ: Пінзель, 2019. – 352 с.  

 
Oleksandr CHEREDNYCHENKO, Dr. Sci. (Philol.), Prof. 
Taras Shevchenko National University of Kyiv, Kyiv, Ukraine 
 

NEW TRANSLATIONS: ANATOLE FRANCE'S TETRALOGY IN UKRAINIAN 
 

The article analyzes the 2019 two-volume edition of four novels by A. France, namely: "The Book of My Friend" and "Pierre Nozier" (Volume 1) 
as well as "Little Pierre" and "Life in Bloom" (Volume 2) in Ukrainian translation. For the first time, this edition makes public the translations of the 
abovementioned novels by the outstanding Ukrainian dissident translator of the late Soviet epoque Hryhoriy Kochur, supplemented by translations 
of Ivan Ryabchiy, a representative of the young generation of Ukrainian translators. The publication contains two forewords by the son and 
daughter-in-law of Hryhoriy Kochur, Andriy and Maria Kochur, who after the death of Hryhoriy Kochur in 1994, created the Hryhoriy Kochur Literary 
Museum based in the translator's house in Irpin near Kyiv, which preserves many valuable archival materials that belonged not only to Kochur 
himself, but also to his literary teachers and colleagues, in particular, Mykola Zerov. Kochur began translating Anatole France's tetralogy about 
Pierre Nozier while still in exile in Stalinist camps near the town of Inta in the Komi Republic. The style of France's novels was in line with the 
creative style of Kochur-translator, which fact, apparently, motivated the latter's choice. Kochur's translation reproduces the content as well as 
linguistic and stylistic features of the author's narrative, marked by organic reflections and mild irony, with a high degree of adequacy. Even after 
leaving Stalin's camps and returning to Ukraine from exile following Stalin's death, Kochur was unable to publish his translation of the tetralogy 
because of his political "unreliability" and financial difficulties. Unfortunately, the translator was never destined to see this work published during 
his lifetime, but the manuscript has been thoughtfully kept in the house-museum in Irpin for a long time. A significant part of the translation of 
"Pierre's Book" lost in exile was translated for this edition by Ivan Ryabchiy, who is also the publisher of this work. Kochur, followed by Ryabchiy, 
skillfully embodied in their  translation the high culture of literary writing of the classic of French literature, Anatole France, concurrently caring for 
the naturalness of the Ukrainian language. In his scholarly articles and reviews, Hryhoriy Kochur himself has repeatedly emphasized the 
importance of the natural sound of the language of translation. Well-known translator Olena O'Lear, who also contributed to the verse reproduction 
of poetic fragments in the novels, is the editor of this publication. The tetralogy is designed for readers of all ages.  

Keywords: Anatole France, tetralogy, author's narrative, Hryhoriy Kochur, Ivan Ryabchiy, Olena O'Lear. 
 

References 
1. Frans, A. (2019). Pierova knyha (Vol. 1) (H. Kochur, Trans.). Kyiv: Pinzel. 
2. Frans, A. (2019). Pierova knyha (Vol. 2) (H. Kochur & I. Riabchiy, Trans.). Kyiv: Pinzel. 

 
 
 
                                                                                                



 

 

 

 
 
 

Н а у к о в е  в и д а н н я  
 
 

 
 
 

В ІСНИК  
 

КИЇВСЬКОГО НАЦІОНАЛЬНОГО УНІВЕРСИТЕТУ ІМЕНІ ТАРАСА ШЕВЧЕНКА 
 
 
 

ІНОЗЕМНА ФІЛОЛОГІЯ 
 
 

Випуск 1 (53) 
 

 
 
 

Редактор С. Крушельницька 
 

 
 

Оригінал-макет виготовлено ВПЦ "Київський університет" 

 
 
 
 

Автори опублікованих матеріалів несуть повну відповідальність за підбір, точність наведених фактів, цитат, економіко-статистичних даних, власних імен та інших відомостей. 
Редколегія залишає за собою право скорочувати та редагувати подані матеріали. Рукописи та електронні носії не повертаються. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

Формат 60х841/8. Ум. друк. арк. 11,7. Наклад 300. Зам. № 221-10296. 
Гарнітура Arial. Папір офсетний. Друк офсетний. Вид. № Іф 3.  

Підписано до друку 09.11.21 
  

Видавець і виготовлювач 
ВПЦ ''Київський університет'' 

Б-р Тараса Шевченка, 14, м. Київ, 01601, Україна 
 (38044) 239 32 22; (38044) 239 31 72; тел./факс (38044) 239 31 28 

e-mail:vpc_div.chief@univ.net.ua; redaktor@univ.net.ua 
http: vpc.univ.kiev.ua 

Св і доц тво  с уб ' є к т а  видавничо ї  справи  ДК  №  1 1 0 3  в і д  3 1 . 1 0 . 0 2  


